بسمالله الرسمن الرسحيم



نشرية دانشكدة الهيات دانشگاه فردوسي مشهد

فصلنامهٔ علمي ـ پژوهشي

شماره ۸۱/۲ ـ پاییز و زمستان ۱۳۸۷ خورشیدی

صاحب امتیاز: دانشگاه فر دوسی مشهد

مدير مسؤول :دكتر سيدكاظم طباطبايي

سردبیر: دکتر محمود یزدیمطلق(فاضل)

مترجم چکیده ها به انگلیسی: احمد رضوانی

پروانه انتشار: ۱۲۴/۱۳۷۹۵

# هيأت تحريريه

دكتر احمد احمدي

استاد گروه فلسفه دانشگاه تهران

دکتر سید مرتضی حسینی شاهرودی

استادیار گروه فلسفه و حکمت اسلامی دانشگاه فردوسی مشهد

دکتر علی حقی

استادیار گروه فلسفه و حکمت اسلامی دانشگاه فردوسی مشهد

دکتر مهدی دهباشی

استاد گروه فلسفه دانشگاه اصفهان

دكتر محمد ذبيحي

دانشیار گروه فلسفه دانشگاه تربیت مدرس قم

دکتر بختیار شعبانی ورکی

استاد گروه علوم تربيتي دانشگاه فردوسي مشهد

دكتر فياض قرايي

استادیار گروه ادیان و عرفان دانشگاه فردوسی مشهد

دكتر فرامرز قراملكي

استاد گروه فلسفه و حكمت اسلامي دانشگاه تهران

دكتر قاسم كاكايي

دانشيار گروه الهيات دانشگاه شيراز

دكتر محمود يزدىمطلق(فاضل)

استاد بازنشسته گروه فلسفه و حكمت اسلامي دانشگاه فردوسي مشهد

این نشریه بر اساس رأی یکصد و بیستمین جلسه مورخ ۷٦/٣/۱۷ کمیسیون بررسی اعتبار نشریات علمی کشور حائز شرایط دریافت درجه علمی ــ پژوهشی شناخته شد و بر اساس رأی کمیسیون مزبور، اعتبار آن در اسفند ماه ۱۳۸۹ تمدید گردید.

### یادآوری

۱ ـ نظر به اینکه مطالب این نشریه بر روی اینترنت قابل دسترسی است، شایسته است مقالهای که جهت درج در آن ارسال می شود به منظور تبدیل به فایـل pdf بر روی نرم افزار Word حروفچینی شده و نسخه نرم افزاری آن ضمیمه باشد.

۲ \_ مقالهٔ ارسالی نباید در جای دیگر چاپ شده باشد.

۳ ـ چکیدهٔ مقاله به دو زبان فارسی و انگلیسی حـداکثر
 هر یك تا ۱۰ سطر ضمیمه باشد.

۴ ـ این نشریه در ویرایش و احیاناً مختصر کردن مطالب
 آذاد است.

۵ مقالات مندرج در این نشریه، بیانگر آرا و نظرهای نویسندگان آنها است.

۶ ـ زبان غالب نشریه فارسی است، ولی در مواردی بنا
 به تشخیص هیأت تحریریه مقالات ارزندهٔ عربی نیز قابل
 چاپ است.

٧ \_ مقالات ارسالي بازگردانده نميشود.

حروفچین و صفحهآرا: ریحانه فدوی

چاپ و صحافی: مؤسسه چاپ و انتشار دانشگاه فردوسی مشهد

**شمارگان:** ۵۰۰ نسخه

بهای این شماره: ۸۰۰۰ ریال

نشانی: مشهد، میدان آزادی، پردیس دانشگاه فردوسی، دانشکده الهیات شهید مطهری (ره)، کدپستی ۹۱۷۷۹۴۸۹۵۵

تلفن: ۵۱۱ ۸۸۳۴۹۰۹ نابر: ۸۸۳۴۹۰۹ ۵۱۱

نشاني اينترنتي : http://jm.um.ac.ir/index.php/muslim

این نشریه در مرکز منطقهای اطلاعرسانی علوم و فناوری نمایه می شود.

# مراحل بررسي و انتشار مقالهها

۱ - مقالات هم به روش دستی و با نسخهٔ کاغذی و هم با نسخهٔ الکترونیکی از طریق سیستم مدیریت مجلات دانشگاه فردوسی، دریافت می شود.

٢ \_ اعلام وصول پس از دريافت مقاله.

۳ \_ بررسی شکلی و صوری مقاله (در صورتی که موارد ذکر شده در «راهنمای تـدوین مقالات» رعایت نشده باشد، مقاله به نویسنده برگشت داده می شود).

۴ ـ در صورتی که مقاله با معیارها و ضوابط نـشریه مطابقـت داشـته باشـد، بـرای داوران
 فرستاده می شود تا دربارهٔ ارزش علمی و شایستگی چاپ آن در نشریه قضاوت کنند.

۵ ـ نتایج داوریها در جلسات هیأت تحریریه مطرح و تصمیم نهایی اتّخاذ میشود.

۶ \_ نظر نهایی هیأت تحریریه به اطلاع نویسندگان مقالهها میرسد.

۷ \_ پس از چاپ، ده نسخه از مقاله و یک نسخه از مجلّه به نویسندگان اهدا خواهد شد. چنانچه نویسندگان به نسخه های بیشتری نیاز داشته باشند، می توانند به شیوه ای که در «برگ درخواست اشتراک» توضیح داده شده است نسبت به خرید مجلّه اقدام کنند.

# راهنماي تدوين مقالات

حوزهٔ فعالیت نشریهٔ مطالعات اسلامی عبارت است از: ۱ ـ علوم قرآن و حدیث؛ ۲ ـ فقه و حقوق اسلامی؛ ۳ ـ فلسفه. این نشریه فقط مقاله هایی را منتشر خواهد کرد که حاوی یافته های نو و اصیل در زمینه های پیشگفته باشد. هیأت تحریریه همواره از دریافت نتایج تحقیقات استادان، پژوهندگان و صاحب نظران استقبال می کند. پژوهشگرانی که مایلند مقاله هایشان در نشریهٔ مطالعات اسلامی انتشار یابد، شایسته است به نکات مشروحه زیر توجّه فرمایند:

۱ \_ هیأت تحریریه فقط مقالههایی را بررسی خواهد کرد که قبلاً در جای دیگر چاپ نشده و همزمان برای نشریهای دیگر نیز فرستاده نشده باشد. بدیهی است پس از تصویب، حق چاپ مقاله برای مجلّه محفوظ است.

۲ \_ زبان غالب نشریه فارسی است. ولی در مواردی بنا به تشخیص هیأت تحریریه مقالههای ارزندهٔ عربی و انگلیسی نیز قابل چاپ است.

٣ \_ حجم مقالهها نبايد از ٢٥ صفحهٔ مجلّه بيشتر باشد.

۴ \_ چکیدهٔ مقاله (شامل اهداف، روشها و نتایج) به دو زبان فارسی، و انگلیسی حداکثر در ۱۰ سطر ضمیمه باشد و کلیدواژههای مقاله (حداقل ۳ و حداکثر ۷ واژه) به دنبال هر چکیده بیاید.

۵ ـ رعایت دستور خط فارسـی مـصوّب فرهنگـستان زبـان وادب فارسـی الزامـی

است.

- ٤ ـ هيأت تحريريه در اصلاح و ويرايش علمي و ادبي مقالهها آزاد است.
- ۷ ـ شکل لاتینی نامهای خاص و واژههای تخصصی و ترکیبات خارجی با ذکر شماره در پاورقی درج شود.
- ۸ ـ نام کامل نویسنده، رتبهٔ دانشگاهی یا عنوان علمی و نام مؤسسهٔ متبوع وی به دو زبان فارسی و انگلیسی قید و همراه با نشانی پستی، شمارهٔ تلفن و نشانی الکترونیکی ارسال گردد. در مقالات مشترک، نام نویسنده مسؤل قید شود.
- ۹ \_ ارجاع به منابع، حاوی حداقل اطلاعات وافی به مقصود، بلافاصله پس از نقل مطلب یا اشاره به آن در درون متن و میان دو کمان ( ) بیاید.
- ۹ \_ ۱ \_ منظور از حداقل اطلاعات، نام صاحب اثر و شمارهٔ جلد و صفحهٔ منبع یا
   کد متداول آن است. در صورت لزوم می توان اطلاعات دیگری از مأخذ بدان افزود.
- ۹ ـ ۲ ـ در مورد منابع لاتين لازم است نام صاحب اثر و ساير اطلاعـات در داخـل دو كمان به فارسى بيايد و صورت لاتين آن در پايين همان صفحه درج شود.
- ۹ ـ ۳ ـ یادداشتهای توضیحی شامل توضیحات بیشتری که به نظر مؤلّف ضروری به نظر رسد، با ذکر شماره در پاورقی همان صفحه درج شود. در یادداشتها چنانچه به مأخذی ارجاع یا استناد شود، ذکر نام نویسنده و شمارهٔ جلـد و صفحه کافی است و مشخصات تفصیلی مأخذ باید در فهرست یایان مقاله بیاید.
- ۱۰ \_ ضروری است فهرست منابع به ترتیب الفبایی نام خانوادگی یا نام شهر نویسندگان در انتهای مقاله بیاید. عناصر کتابشناختی در مورد مقالهها، کتابها و گزارشها

و سایر مراجع به شرح زیر است:

۱۰ \_ ۱ \_ مقاله ها: نام نویسنده، عنوان کامل مقاله (داخل گیومه)، نام مجلّه یا مجموعه مقالات (با حروف ایرانیک یا ایتالیک)، جلد یا دوره، شماره، سال انتشار، شمارهٔ صفحات آغاز و انجام مقاله.

۱۰ \_ ۲ \_ کتابها: نام نویسنده، عنوان کتاب (با حروف ایرانیک یا ایتالیک)، نام مترجم یا مصحّح، نوبت چاپ، نام ناشر، محل انتشار، سال انتشار.

۱۰ ـ ۳ ـ گزارشها و ساير مراجع: اطلاعات كافي و كامل داده شود.

۱۱ \_ چون مطالب این نشریه بر روی شبکهٔ اینترنت قابل دسترسی است، شایـسته است مقاله به منظور تبدیل به فایل pdf بر روی نرمافزار word حروفچینی شده و سـه نسخه از مقاله با نسخهٔ نرمافزاری آن ارسال گردد.

۱۲ \_ مقالههای رسیده بازگردانده نمیشود.

# مشاوران علمى اين شماره

- ١. دكتر احمد احمدى (استاد گروه فلسفه دانشگاه تهران)
  - ۲. دكتر احمد پاكتچى (استاديار دانشگاه امام صادق)
  - ۳. دکتر نادر جهانگیری(استاد دانشگاه فردوسی مشهد)
    - ۴. دکتر محسن جوادی (استادیار دانشگاه قم)
- ۵. دكتر سيد مرتضى حسيني شاهرودي (استاديار دانشگاه فردوسي مشهد)
  - دکتر علی حقی (استادیار دانشگاه فردوسی مشهد)
  - ٧. دكتر سيد محمود دشتي (دانشكدهٔ اصول دين، قم)
- ۸. دکتر بختیار شعبانی ورکی (استاد گروه علوم تربیتی دانشگاه فردوسی مشهد)
- ٩. دكتر پرویز ضیاء شهابی(استادیار دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات، تهران)
  - ١٠. دكتر محمد كاظم علمي (استاديار دانشگاه فردوسي مشهد)
    - ۱۱. ابوالفضل غفاري (استادیار دانشگاه فردوسی مشهد)
  - ۱۲. دکتر احد فرامرز قراملکی(استاد گروه فلسفه دانشگاه تهران)
    - **١٣. دكترعليرضا كهنسال**(استاديار دانشگاه فردوسي مشهد)
    - ۱۴. ابراهیم موسی پور(بنیاد دائرة المعارف اسلامی، تهران)
    - 10. دكتر جهانگير مسعودي (استاديار دانشگاه فردوسي مشهد)
      - ۱۶. دکتر منصور معتمدی(استادیار دانشگاه فردوسی مشهد)

با عنایت به طراحی سیستم مدیریت نرمافزاری مجلات علمی دانشگاه فردوسی و راهاندازی آن در پایگاه اینترنتی دانشگاه، با نهایت خرسندی به آگاهی میرساند که از ایس پس امکان ارسال مقالات به روش تحت وب نیز فراهم شدهاست. بنابراین کلیه محققان محترمی که درصدد ارسال مقالات خود به این نشریه هستند، می توانند از طریق آدرس درج شده در ذیل به این امر اقدام کنند. امیدواریم این به مثابه گام نخستی باشد برای مکانیزه کردن کلیه عملیات ارسال مقالات تا فرجام داوری و اعلام نتایج و گامهای بعد به تدریج برداشته شود.

سردبير

http/jm .um.ac.ir/index.php/muslim

|         | فهرست مندرجات                                                       |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| صفحه    | عنوان_                                                              |
|         |                                                                     |
| 11      | دو تقریر از برهان جهان شناختی در مغرب زمی <i>ن</i>                  |
|         | دکتر سید مرتضی حسینی شاهرودی                                        |
| 3       | ناسازوارهٔ معدوم مطلق و گزارههای همتای آن                           |
|         | مهدی عظیمی                                                          |
| ٧٣      | تمثیل اکویناس و مقایسه ان با کلی مشکک                               |
|         | دكتر غلامحسين توكلى                                                 |
| 1 • 1   | اجتماع دو منظر اصالت ماهیت و اصالت وجود در نظریه اصالت پدیداری معنا |
|         | دکتر عباس جوارشکیان                                                 |
| 179     | بررسی تطبیقی ارادهٔ الهی در فلسفهٔ اسپینوزا و استاد مطهری           |
|         | زهرا رسولی- دکتر محمدکاظم علمی                                      |
| 189     | هفت دور تاریخ بشری از دیدگاه اسماعیلیان                             |
|         |                                                                     |
| 717     | دکتر علیرضا روحی میرآبادی                                           |
| , , , , | نورالدین کاشانی و کتاب <i>مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح</i>         |
| 787     | حسینعلی اقابابائیان<br>چکیده مقالات به زبان انگلیسی(Abstracts)      |
|         | (Abstracts) Chuman (Abstracts)                                      |

# مطالعات اسلامی: فلسفه و کلام، سال چهلم، شمارهٔ پیاپی ۱۱/۲۸ پاییز و زمستان ۱۳۸۷، ص ۳۶–۱۱

# **دو تقریر از برهان جهانشناختی در مغربزمین \***

دکتر سید مرتضی حسینی شاهرودی

استاديار دانشكدهٔ الهيات دانشگاه فردوسي مشهد

Email: shahrudi@ferdowsi um.ac.ir

چکیده

برهان جهانشناختی یکی از مهمترین برهانهای فلسفی و کلامی در حوزه سنت دینی ادیان مختلف بوده و هست. در سنت فلسفی کلامی مغربزمین، هم تعبیرهای متفاوتی از این برهان ارائه شده و هم نقدهای بسیاری بر آن وارد گشته است. در این نوشتار هم مهمترین تعابیر آن ارائه شده و هم نقدهای آن مورد توجه قرار گرفته و در موارد لزوم به اندازه اعتبار نقدها اشاره شده است.

كليدواژهها: جهانشناختي فلسفي - دليل كافي - عليت - علت اولي - امكان.

تاریخ وصول: ۱۳۸۴/۵/۲؛ تاریخ تصویب نهایی:۱۳۸۵/۴/۶.

# تاريخچه

اگرچه قدیمی ترین شکل برهان جهان شناختی را می توان در کتاب قوانین افلاطون (Plato, Laws, ۸۹۳–۶) یافت، ولی شکل کلاسیک این برهان، در طبیعت افلاطون (Plato, Laws, ۸۹۳–۶) یافت، ولی شکل کلاسیک این برهان، در طبیعت (Aristotle, Metaphysics, XII, ۱–۶) و مابعدالطبیعه ارسطو (وی برهان را ارائه کرد. وی شه دارد. فلسفه اسلامی این سنت را غنی ساخت و دو نوع برهان را ارائه کرد. فیلسوفان مسلمان برهان فراطبیعی امکان را تدوین کردند و گسترش دادند و بعدها فیلسوفان مسلمان برهان فراطبیعی امکان را تدوین کردند و گسترش دادند و بعدها توماس آکویناس (۱۲۲۵–۱۲۲۵) آن را اخذ کرد و در «مجموعه الهیات» (Theoligica, I,q. ۲,a.۳ & Encylopedia Britannia, Vol. ۱۹, ۱۲–۱۳ رد کافران» (۲ کافران» (Summa Contra Gentiles (I, ۱۳) مطرح ساخت.

متکلمان مسلمان شکل متعارف این برهان را با تکیه بر امتناع وجود سلسله نامتناهی گسترش دادند. به عنوان نمونه، غزالی، تفتازانی، ایجی و جرجانی استدلال می کنند که هرچه پدید آمده باشد در آغاز پیدایش، نیاز به علتی دارد. جهان از پدیده های جسمانی ترکیب شده است که مسبوق به پدیده های جسمانی دیگر است. از آنجا که این زنجیره از پدیده های جسمانی نمی تواند تا بی نهایت ادامه یابد، پس جهان باید آغاز و علتی برای آغاز خود داشته باشد و او خدا است. (غزالی، -40--40) بید آغاز و علتی برای آغاز خود داشته باشد و او خدا است. (غزالی، -40--40) در این تعبیر از برهان یاد شده به وسیله بوناونتور ((-40) در کتاب "گزاره ها" به سنت مسیحیت وارد شد (-40) به اصل کارک آن را دوباره مورد تأکید دوره روشنگری نویسندگانی مانند لایب نیتز (-40) به اصل استحکام یافته دلیل کافی تمسک

<sup>1.</sup> Thomas Aquinas

<sup>7.</sup> Bonaventure

۳. Sentences

<sup>&</sup>lt;sup>½</sup>. G.W.F. Leibniz

<sup>&</sup>lt;sup>o</sup>. Samuel Clarke

٦. sufficient reason

جست که براساس آن، هیچ واقعیتی نمی تواند تحقق یا وجود داشته باشد و هیچ گزارهای ممکن نیست صادق باشد مگر آن که برای تحقق، وجود و صدقش دلیل کافی داشته باشد (۳۲ Monadology, ۱۳۲).

لایبنیتز این اصل را به این منظور به کار میبرد که اثبات کند دلیل کافی برای زنجیرهای از اشیاء که در جهان پدیده ها، وجود دارند (۱۹۳۵ (Monadology). باید بیرون از زنجیره پدیده های ممکن قرار داشته باشد و باید موجودی ضروری باشد که ما او را خدا می نامیم. اصل دلیل کافی را ساموئل کلرک نیز در برهان جهان شناختی خود به کار برده است (cf. Rowe, ۱۹۷۵.ch. ۲, ۷۶–۸۲).

برهان جهان شناختی در قرن هجدهم هدف انتقادها و حملههای جدی و پی در پی قرار گرفت. پیش از همه، دیوید هیوم و پس از او ایمانوئل کانت نقدهای جدی بر آن وارد ساختند.

هیوم هردو دیدگاه مربوط به علیت را که در برهان جهان شناختی پیش فرض قرار گرفته بود، (یعنی این دو پیش فرض که علیت رابطه عینی یا انتزاعی میان دو شئ است) مورد نقد و تردید قرار داد (,"Dialogues Concerning Natural Religion", مورد نقد و تردید قرار داد () (۱۹۷۷, ۷۸۶–۸۴۵ موجود هر موجود مین اصل علیت را که مدعی است وجود هر موجود ممکنی علتی دارد، مورد تردید قرار داد. کانت نیز ادعا کرد که برهان جهان شناختی که به اثبات موجود ضروری می پردازد، بر برهان هستی شناختی بنا شده است که آن هم به نوبه خود تردیدید پر است (۸–۳۶ (Kant,  $\Lambda$ ۶۰۶; Smart, & Haldane,  $\Lambda$ 9.).

در نیمه دوم قرن بیستم، هم خداگرایان در این برهان، تـشکیک روا داشـتهانـد و هم ملحدان. بهعنوان نمونه، الوین پلنتینگا چنین نتیجه گرفتـه اسـت کـه ایـن بخـش از الهیات طبیعی تناکارا است(۲ .cf. Plantinga,۱۹۶۷, chap). ریچارد گیل به شـیوه کـانتی

₹. Immanuel Kant

<sup>1.</sup> David Hume

T. natural theology

ادعا می کند از آنجا که نتیجه همه تعابیر برهان جهان شناختی مستلزم نوعی امتناع است، هیچ تعبیری از این برهان را نمی توان نمونه ای از استدلال درست ارزیابی کرد (cf. Gle, 1991, ch. V). میشل مارتین نیز استدلال می کند که هیچ یک از تعابیر رایج برهان جهان شناختی، درست نیست (cf. Martin, 1990, ch. ۴) فیلسوفانی چون جان مکی (cf. Craig, Smith. 199۳) و کوئینتین اسمیت (cf. Craig, Smith. 199۳) نیز برهمین باورند.

البته درمقابل آنها فیلسوفانی نیز بوده و هستند که با این دعاوی مخالفت ورزیدهاند. به عنوان نمونه ویلیام لین کریگ از این برهان دفاع کرده است. ریچارد سوینبرن نیز اگرچه شکل قیاسی این برهان را ردّ می کند ولی شکل استقرایی را به جای آن پیشنهاد می کند و می گوید: اصلاً محتمل نیست که جهان بدون علت، پدید آمده باشد (Swinburne, Richard. The Existence of God, 19۷۹., 1۳۱-۲).

به هر حال، کم نیستند کسانی که وجود خدا را بهترین تبیین برای وجود جهان می دانند (cf. Craig, 19۷۹, ۲۴ & Craig and Quentin Smith, 199۳, 19۳۳). به نظر دیوید هیلبرت که از بزرگترین ریاضیدانان معاصر است، نامتناهی باید وجود داشته باشد و حال آن که نه در طبیعت وجود دارد و نه در ذهن (Hilbert 19۶۴, 101). به نظر بسیاری از ستاره شناسان و نظریه پردازان فیزیک نجومی، پیدایش جهان و رخداد مهبانگ (بیگبنگ)، نمونه بزرگی از خلق از عدم است که نشان دهنده وجود علتی بیرون از جهان است. (Hoyle, ۶۵۸.). اگر طرفدار مهبانگ منکر خدا باشد، باید پیدایش آن را از عدم و به وسیله عدم بداند (Kenny, 19۶۹, ۶۶۰) که ممکن نیست.

# دو تقریر از برهان جهانشناختی

برهان جهان شناختی در مغربزمین، دستکم سه تقریر کم و بیش شناخته شده دارد. تقریر یکم، امکان و وجوب مشهور که اکویناس آن را به تفصیل آورده است و بـر

امتناع زنجیره نامتناهی استوار است؛ تقریر دوم، جهانشناختی استقرایی سوینبرن که به محتمل بودن وجود خدا نظر دارد نه ضرورت آن؛ تقریر سوم که اخیراً در مغربزمین نيز به برهان كلام شناخته مي شود، بيانگر اين است كه به دليل امتناع نامتناهي بالفعل، زنجيره نامتناهي جسماني محال است.

تفاوت مهم میان تعابیر مختلف برهان جهان شناختی، درقالب ارتباط با زمان مطرح می شود. در تعبیر اول، امتناع زنجیره نامتناهی، ارتباطی با اجسام و زمان نـدارد و رابطه میان علت و معلول بهعنوان امری منطقی لحاظ شده است، نه مادی و جسمانی. از همین رو است که حتی اگر جهان ازلی هم باشد، باز تقریر یادشده از عهده اثبات ضرورت وجود خدا برآمده است. ولي تعبير سوم، بر امتناع نامتناهي بـودن اجـسام و امور زمانمند تکیه دارد. با توجه به همین تفاوت، ممکن است اشکالهایی که بریک تعبیر وارد باشد بر تعبیر دیگر وارد نباشد. در این مقاله به دو تقریر نخست پرداخته خواهد شد.

# تقریر یکم مبنی بر علت اولی یا امکان

توماس آكويني كه از شارحان ابنسينا و متأثر از فيلسوفان مسلمان است، اعتقاد دارد که موجودات ممکن ازجمله موجوداتی هستند که وجودشان به تبیین نیازمند است. چنین موجوداتی، به خاطر وجودشان، به موجودات دیگر وابسته هستند (Taylor, ٩٩-١٠٨). برخی دیگر بر این باورند که جهان (همه چیزهایی که وجود دارند) بدین خاطر که ممکن هستند، به تبیین نیازمندند و چنین استدلال میکنند که واژه جهان به یک جوهر یا مجموعه انتزاعی و مطلق اشاره دارد، نه بـه یـک موجـود عینـی. ویلیام راو می گوید: چرا آن مجموعه (جهان) اجزاء و افرادی دارد که می توانست

1. Kalam argument

نداشته باشد و یا غیر از آنها را داشته باشد؟ (Rowe, ۱۹۷۵. ۱۳۶) و به گفته اسمارت چرا به جای این که

چيزي وجود نداشته باشد، وجود دارد؟(Smart, & Haldane, ۱۹۹۶, ۳۶).

پاسخ این گونه پرسش ها، برهان جهان شناختی است؛ یعنی چیزی ممکن است بدین دلیل وجود داشته باشد که موجودی ضروری وجود دارد و آن را به وجود آورده است. خلاصه تقریر یاد شده از قرار زیر است:

۱\_ یک موجود ممکن وجود دارد(موجود ممکن به چیزی گفته می شود که اگر و جود دارد، می توانست و جود هم نداشته باشد و بودن و نبودن برای آن برابر است).

۲\_ وجود این موجود ممکن، باید علت یا تبیین داشته باشد.

۳\_ علت یا تبیینگر وجود آن، موجودی ممکن نیست؛ زیرا موجود ممکن به تنهایی نمی تواند وجود خود یا وجود موجود ممکن دیگری را تعلیل یا تبیین کند.

۴\_ بنابراین، آنچه وجود این موجود ممکن را تعلیل یا تبیین میکند، باید ضرورت داشته باشد. پس یک موجود ضروری (موجودی که اگر وجود داشته باشد، محال است وجود نداشته باشد) وجود دارد.

قرنها فیلسوفان نمونههایی برای موجود ممکن که در مقدمه یکم آمده است، ارائه می کردند. به عنوان نمونه، آکویناس چنین استدلال می کرد که ما به تبیینی علّی برای اشیاء متحرک نیازمندیم. مقصود از اشیاء متحرک، اشیائی است که معلول و ممکن هستند. (Summa Theologica I, q. ۲, a ۲). دیگران مانند ریچارد تیلور و ریچارد سوینبرن می گفتند: موجود ممکنی که در مقدمه یکم بدان اشاره شده است همان جهان است (cf. Swinburne, The Existence of God, ۱۹۷۹). جان دون اسکات میان آندو مثال پیوندی برقرار کرد. وی استدلال کرد که حتی اگر علل ذاتاً منظم نامتناهی باشند، مجموعه زنجیره معلولها باید بر علتی پیش از خود متکی باشند (۱۹۶۲،۴۶).

مقدمه دوم به تعبیری از اصل علیت یا اصل دلیل کافی بستگی دارد. اگر چیزی ممکن باشد، باید علتی برای تبیین وجودش تحقق داشته باشد و یا باید دلیلی بر این امر باشد که چرا به جای این که وجود نداشته باشد، وجود دارد. مقدمه سوم این است که موجود ممکن نمی تواند علت وجود خودش یا چیز دیگر باشد؛ زیرا پیامد آن این است که پیشتر (به لحاظ ذاتی یا زمانی) وجود داشته باشد تا بتواند علت وجود خود یا دیگری باشد.

این مقدمه نسبت به بسیاری از انتقادها، همچون کلید این برهان است، به گونهای که نقض و ابرام آن با نقض و ابرام برهان برابر است. درستی این مقدمه به توضیح و تبیین نیازمند است. براساس اصل دلیل کافی، آنچه مورد نیاز است، تبیین کامل است؛ یعنی تبیینی که تعلیل را درقالب شرایط کافی دربرداشته باشد و دربردارنده این پرسش باشد که چرا این علت، دارای آن معلول است( Swinburne, The Existence of God). اگر موجود ممکن مقدمه یکم جهان است، پس تبیین کامل بهوسیله چیزی انجام شود که بیرون از عوامل ممکن یا اجزاء جهان باشد. چنین تبیینی به موجودی باشد. بستگی دارد که به حکم بیرون بودن از جهان، ناممکن و یا ضروری باشد.

بالاخره، در مورد نتیجه، یادآوری این نکته لازم است که اگر موجود ممکن که در مقدمه یکم آمده، جهان است، موجود ضروری که نتیجه برهان است، تبیین طبیعی و آن نخواهد بود و بنابراین، موجودی در عرض آن نیست، بلکه موجودی فراطبیعی و ازلی است و از آنجا که برهان یاد شده به ملاحظات طبیعی و مادی بستگی ندارد، وجود علت اولی را که امری زمانمند باشد، پیشنهاد نمی کند، بلکه علت ایجادکننده و نگهدارنده نخست جهان را مطرح می کند و از همین رو است که به گفته آکویناس، براهین فلسفی بر وجود خدا، با ازلیت جهان نیز سازگار است.

تقریر دیگر آکویناس، برگرفته از حرکت است. بر این اساس،ممکن نیست اشیاء متحرک، خود را به حرکت درآورند، بلکه باید محرک داشته باشند. وجود زنجیره نامتناهی محرکها محال است؛ پس باید محرک نامتحرکی وجود داشته باشد که همان خدا است.

به نظر برخی، نقطه ضعف برهان جهان شناختی این است که اگر همه اشیاء و موجودات باید علت داشته باشند، پس خدا نیز باید علت داشته باشد و این به معنای وجود زنجیره علل بینهایت است. در واقع این برهان تناقض نما است (cf. Frame, & Norman & Geisler, & Runes, Dagobert D. & Zondervan, J. D.) به همین سبب، برخی چون کانت کوشیدند نشان دهند فلسفه بدون در آمیختن به تناقض نمی تواند وجود خدا را اثبات کند؛ چون واقعیت فی نفسه، بیرون از حوزه تجربه و درک ما است.

# نقد و بررسی

تقریر یاد شده مورد نقد و بررسیهای متعددی قرارگرفته که مهم تـرین آنهـا از این قرار است:

# اشكال يكم: جهان فقط وجود دارد.

برتراند راسل نیاز جهان به تبیین را انکار میکند و میگوید، جهان فقط هست. وی ادعا میکند از آنجا که مفهوم علت را از مشاهده اشیاء جزئی به دست آوردهایم، نمی توانیم درباره علت چیزهایی مانند جهان که تجربه آن ممکن نیست، بپرسیم. جهان فقط وجود دارد و بس.(.cf. Hick, ed., 19۶۴, 1۷۵).

به گفته راسل، اگر اجزای جهان ممکن باشد، لازم نیست خود جهان نیز ممکن باشد. به گمان وی، حرکت از امکان اجزای جهان بهسوی امکان جهان، سفسطه ترکیب را درپی دارد که به خطا نتیجه می گیرد که از آنجا که اجزا ویژگیهای معینی دارند کل نیز باید همان ویژگیها را داشته باشد. پس درحالی که ما می توانیم از اشیای جزئی پرسش کنیم، نمی توانیم از علت کل جهان یا مجموعه موجودات ممکن بپرسیم.

۱. نویسنده این کتاب را ترجمه کرده است.

نقدی بر راسل: این سخن راسل در همه موارد درست نیست؛ زیرا اگر گفته شود: هریک از آجرهای این دیوار کوچک است، پس دیوار کوچک است، سفسطه ترکیب مطرح خواهد شد. ولی اگر گفته شد: هریک از این آجرها جرم دارند، پس دیوار هم جرم دارد، نه تنها درست است و سفسطه نخواهد بود، بلکه صدق ضروری نیز دارد. امکان جهان به مثال دوم شباهت دارد؛ زیرا همانگونه که جرم داشتن ذاتی آجر است، امکان نیز همینگونه است، ولی کوچک بودن نه ذاتی آجر است و نه برای آن ضرورت دارد؛ پس به کلی سرایت نمی کند و نمی توان گفت که چون آجرها کوچکند، دیوار هم کوچک است؛ چون کوچکی و بزرگی نه ذاتی آجر است و نه ذاتی دیوار و نه ضروری آنها(اگر هم ضروری باشد در همه موارد نیست؛ زیرا آجر تنها ضرورت بهشرط محمول دارد و نه ضرورت ذاتی). ولی جرم داشتن هم ذاتی آجر است و هم دیوار؛ پس از جرم داشتن آجر می توان به جرم داشتن دیوار، حکم کرد. امکان نیز همین گونه است، هم برای دیوار ذاتی است و هم برای آجر. در چنین مواردی، هم می توان حکم کل را از اجزا به دست آورد و هم حکم اجزا را از کل.

ممکن است گفته شود که با این وجود، هنوز این برهان، سفسطه آمیز است؛ زیرا اگرچه هیچ موجود ممکنی در جهان ممکن، بدون علت پدید نمی آید ولی ممکن است جهان ممکنی وجود نداشته باشد که فاقد موجود ممکن تبیین گر باشد؛ یعنی اگرچه هیچ موجود ممکنی در جهان ممکن، بدون علت پدید نمی آید، ولی ممکن است هر جهان ممکنی دست کم یک موجود ممکن را در خود داشته باشد که علت برای سایر موجودات باشد. راو مسابقه اسب دوانی را به عنوان مثال مطرح می کند. اگرچه می دانیم در یک مسابقه اسب دوانی، هیچ اسبی بالضروره، اسب برنده نیست ولی با این حال، ضروری است که یکی از اسبها برنده خواهد بود (۱۹۲۵, ۱۹۷۵).

این مثال نادرست است؛ زیرا برنده شدن دست کم یکی از اسبها، ضرورت ندارد؛ چون ممکن است یکی از پاهای هریک از اسبها بشکند و هیچ کدام نتوانند

مسابقه را بهپایان برسانند. درواقع، درصورتی برنده شدن یکی از اسبها ضرورت دارد که دلیلی وجود داشته باشد بر این که برخی از اسبها باید مسابقه را بهپایان برسانند.

همچنین اعتراض بر امکان جهان درصورتی وارد است که دلیلی بر این که وجود یکی از موجودات ضروری است، وجود داشته باشد. دلیلی که در دفاع از ایس فرضیه ارائه شده این است که وجود یکی از موجودات ممکن، بهخاطر عدم برخی از موجودات ممکن دیگر، ممکن است ضروری باشد. ولی با وجود این واقعیت که وجود چیزی بهخاطر وجود چیز دیگری ضروری است(بهعنوان نمونه وجود بچه بهخاطر عدم وجود پدر و مادر ضروری باشد)، ولی تردید وجود دارد که وجود چیزی بهخاطر عدم چیز دیگری فی نفسه ضروری باشد. بنابراین، برفرض امکان هرچیزی که در جهان وجود دارد، ممکن است جهانی وجود داشته باشد که هیچ موجود ممکنی وجود نداشته باشد. (Kenny, Anthony The God of the Philosophers, ۱۹۷۹,۵۶–98, است که در صورت وجود خدا، هیچ موجود مستقل دیگری وجود نخواهد داشت. پس از که خدا وجود دارد، مستقل دیگری وجود نخواهد داشت. پس از آنجا که خدا وجود دارد، مستقل دیگری وجود نخواهد داشت. پس جهان ممکن است.

برخی در پی اثبات بسندگی اجزای فردی هستند. درحالی که راسل می گفت، جهان فقط وجود دارد و بس، دیوید هیوم یک گام پیش رفته و بر این گمان است که هرگاه اجزا تبیین شود، کل نیز تبیین شده است: «ممکن است بگویید که کل نیاز به علل علت دارد. ولی من پاسخ می دهم اتحاد این اجزاء و تبدیل به کل ... صرفاً به وسیله عمل دلخواهانه ذهن انجام شده است و بر طبیعت اشیا هیچ تأثیری ندارد. اگر علل خاص هر جزئی را در یک مجموعه بیست جزئی به شما نشان می دادم به نظرم معقول نیست که پس از آن شما بپرسید که علت کل بیست چیست؛ زیرا علت آن در تبیین اجزا، روشن شده است» ( Hume, ۱۹۷۷, part ۹, ۷۸۶–۸۴۵).

نقد: گاهی درست است که کل درضمن تبیین اجزای خود، به خوبی تبیین می شود، ولی همیشه این گونه نیست. در برخی از موارد ممکن است تبیین اجزا تا اندازهای کل را تبیین کند، ولی تبیین آن کامل نباشد. آنچه بدون تبیین باقی می ماند ایس که چرا این اجزا به وجود آمده اند و نه اجزایی دیگر و چرا این اجزا به جای آن که وجود نداشته باشند، وجود یافته اند. ولی با این که این امر نشان می دهد که تبیین کل درضمن تبیین اجزا که هیوم آن را مطرح کرده در برخی از موارد نادرست است، ولی هنوز اثبات نمی کند که در موضوع بحث نیز یعنی جایی که جهان به عنوان یک دستگاه لحاظ شود، نه مجموعه اجزا، نظر او نادرست است.

فرض کنید گفته هیوم در این که تبیین اجزا برای تبیین کل بسنده است درست باشد، ولی می توان پرسید: چه چیزی خود اجزاء را تبیین کرده است؟ هریک از اجزا یا خود تبیینگرند و یا چیزی دیگر آنها را تبیین کرده است. بنا بر فرض اول، اجزا یاد شده، ضروری هستند، نه ممکن. ولی برحسب فرض دوم، تمام مجموعه بدون تبیین باقی خواهد ماند؛ زیرا به گفته راو، هرگاه وجود هریک از افراد مجموعه با ارجاع به یکی دیگر از افراد همان مجموعه تبیین شود، این نتیجه بهدست نمی آید که خود مجموعه تبیین شده است؛ زیرا تبیینپذیری هریک از موجودات وابسته چیزی است تبیین این که چرا اصولاً چنین افراد وابستهای وجود دارد، کاملاً چیز دیگری است تبیین این که چرا اصولاً چنین افراد وابستهای وجود دارد، کاملاً چیز دیگری است

ممکن است گفته شود: اگر خود اجزاء موجودات ضروری باشند، چه ایرادی خواهد داشت؟ آیا دراین صورت، کل تبیین نمی شود؟ فرض کنید موجودات ممکن در مقدمه یکم، که باید تبیین شوند، اشیا ضروری باشند، از آنجا که این اشیاء از ماده و انرژی ترکیب شده اند و براساس اصل بقای ماده و انرژی، این دو هرگز از میان نمی روند، بلکه به یکدیگر تبدیل می شوند. دراین صورت، اولاً اجزای تشکیل دهنده

1. Principle of Conservation of Mass-Energy

جهان به واسطهٔ همین تبدیل و تبدل، ممکن هستند. ثانیا، برفرض که این استدلال درست باشد، پیامدش این نیست که چیزی غیر از جهان یا اجزای تشکیل دهنده آن وجود دارد، بلکه به جای یک موجود ضروری، موجودات ضروری بسیاری وجود خواهند داشت.

این نکته را پیشتر آکویناس در راه سوم از راههای پنجگانه در مجموعه الهیات آورده است. (Summa Theologica (I,q.Y,a.Y)). پس از آن که آکویناس نتیجه می گیرد که موجودات ضروری وجود دارند، این پرسش را مطرح می کند که آیا وجود این موجودات از خودشان است یا از دیگری گرفتهاند. اگر از دیگری است، به تسلسل نامتناهی گرفتار خواهیم شد. پس باید چیزی وجود داشته باشد که ضرورتش معلول چیزی نباشد. آکویناس، همان گونه که کنی می گوید، این ضرورت را برحسب امتناع ازمیان رفتن و معدوم شدن می فهمد (Kenny, Anthony The Five Ways, ۱۹۶۹, ۴۸). البته اگرچه آکویناس این موجود ضروری نامعلول را خدا می داند، ولی منتقدان جدید ممکن است آن را ماده و انرژی بدانند.

بر اساس همین تبیینپذیری به وسیله اجزا است که ریچارد سوینبرن با طرح این نکته که براهین جهانشناختی سنتی برآنند که باید هر موقعیت علّیِ ممکن را به منظور تبیین موجود دیگر تبیین کنیم، این الزام به تبیین را «سفسطه تمامگرا» مینامد (Swinburne, ۱۹۷۹, ۷۳).

وی تصریح می کند که یک تبیین آنگاه کامل است که هرگونه کوششی برای تبیین بیشتر، چیزی بر آن نیفزاید(ibid, ۱۹۷۹, ۸۶). ولی تبیین این که چرا چیزی به جای آن که وجود نداشته باشد، وجود دارد و چرا چیزی آنگونه که هست، وجود دارد نه به گونه ای دیگر، توضیحی بیشتر از این پرسش که جهان، روی همرفته، چرا وجود دارد،

\. completist fallacy

درپی خواهد داشت. گیل از این نتیجه می گیرد که اگر باید اجزاء جهان و سلسله آنها را تبیین کنیم، باید به چیزی فراتر از اجزاء تمسک جوییم.(Gale, ۱۹۹۱, ۲۵۷-۸).

# اشكال سوم: قطعى نبودن اصل عليت

برخی از منتقدان این برهان ادعا می کنند که اصل علیت یا اصل دلیل کافی، مورد تردید هستند. به تعبیر هیوم هیچ دلیلی وجود ندارد که گمان بریم اصل علیت صدق ماتقدم (a priori) دارد؛ زیرا می توانیم معلول را بدون تصور معلول بودن آن تصور کنیم (cf. Enquiry Concerning Human Understanding, IV) و دلیلی هم وجود ندارد که کاربرد اصل علیت درمورد جهان را بتوان از تجربه استقرایی به دست آورد. حتی اگر اصل علیت درمورد پدیده های جهان کاربرد داشته باشد، نمی توانیم شیوه کار جهان را بعنوان یک کل پیش بینی کنیم. (Mackie, ۱۹۸۲, ۸۵).

مدافعان این برهان پاسخ می دهند که اصل علیت یا اصل دلیل کافی برای خردپذیر بودن جهان ضروری است و بدون چنین پیش فرض هایی علم نیز از پایه فروخواهد ریخت. منتقدان پاسخ می دهند که این اصل تنها توجیه روش شناختی را به همراه دارد و نه توجیه هستی شناختی را. به گفته مکی، ما حق نداریم بپذیریم که جهان با تمایزات عقلانی ما مطابق است. تنها می توانیم با واقعیت های فاقد شعور سروکار داشته باشیم.

درستی تقریر قیاسی این برهان به این بستگی دارد که اصولی مانند علیت یا دلیل کافی چیزی بیش از صدق روش شناختی داشته باشد و در واقع، به میزان کاربرد این اصول بستگی دارد. بررسی کوتاه آن هم از اندازه این نوشته بیرون است. علاوه بر این که نویسنده این مسأله را در شرح شواهد الربوبیه آورده است.

اشكال چهارم: تناقض آميز بودن نتيجه

<sup>1.</sup> methodological justification

Y. ontological justification

ایمانوئل کانت به نتیجه برهان جهانشناختی مبنی بر این که موجودی ضروری وجود دارد، انتقاد کرد. او بر این گمان بود که برهان جهانشناختی برای اثبات ایس نتیجه که موجودی ضروری وجود دارد، بر وجود موجودی که عدم آن تصورپذیر نتیجه که موجودی که مدم آن تصورپذیر نیست، استدلال می کند. ولی تنها موجودی که ایس شرط را دارد واقعی ترین و متعالی ترین موجود است و البته همین مفهوم محور برهان هستی شناختی است. بنابراین، برهان جهانشناختی اعتبار برهان هستی شناختی را پیش فرض خود قرار داده است. ولی از آنجا که برهان هستی شناختی ناتمام است، برهان جهانشناختی نیز که بر آن بنا شده است، باید ناتمام باشد ( ۱۹۹۸, ۱۹۹۶ و ۱۹۹۸, ۱۹۹۶ ه ۱۹۹۵ ه ۱۹۹۶ ه ۱۹

## نقد و بررسی

این ادعا که برهان جهانشناختی بر برهان هستی شناختی بنا شده، یک اشتباه است. موجود ضروری را می توان به گونه های مختلفی تصور کرد. کانت مانند برخی از مدافعان جدید برهان هستی شناختی، موجود ضروری را موجودی می داند که وجود آن ضرورت منطقی دارد، یعنی وجودی که انکار آن منطقاً محال است. ولی این همان معنایی نیست که موجود ضروری در برهان هستی شناختی، تصور می شود.

ضرورت، هم به معنای ضرورت هستی شناختی به کار می رود، هم به معنای منطقی و معرفت شناختی و هم به معنای متافیزیکی. موجود ضروری موجودی است که اگر وجود داشته باشد، محال است که ازمیان برود و متقابلاً اگر وجود نداشته باشد محال است که به وجود آید. از آن جا که چنین مفهومی، متناقض نیست، وجود موجودی ضروری ذاتاً محال نیست، و کرد دارد (cf. Reichenbach, ۱۹۷۲, chap. ۶).

مککی پاسخ می دهد که اگر خدا ضرورت متافیزیکی داشته باشد، وجود خدا امری ممکن خواهد بود، به گونهای که خود وجود خدا نیز باید علتی داشته باشد؛ یعنی اگر خدا به این معنی وجود ضروری دارد که اگر وجود داشته باشد، در همه جهانهای ممکن وجود خواهد داشت. در این صورت منطقاً ممکن خواهد بود که خدا در هیچ جهان ممکنی وجود نداشته باشد. بنابراین، خدا موجودی منطقاً ممکن است و بنابراین ممکن است و جود نداشته باشد. در این صورت، چرا خدا وجود دارد؟ اصل علیت یا دلیل کافی می توان در مورد موجود ضروری نیز به کار رود (۸۲۲,۸۴).

پاسخ آن این است که اولاً اصل دلیل کافی با امکان منطقی سروکار ندارد، بلکه با امکان متافیزیکی ارتباط دارد، برای چیزی که از نظر متافیزیکی، ممکن نیست، لازم نیست دلیل ارائه شود. این بدان معنا نیست که وجود ضروری، خود تبیینگر باشد، بلکه درخواست تبیین آن، قابل تصور و مناسب نیست. بنابراین، می توان نتیجه گرفت که پرسش هاوکینگ «چه کسی خدا را آفرید؟»(۲۹۸۸, ۱۷۴)، خارج از بحث است. ثانیاً وی میان امکان عام و خاص درآمیخته است. نویسنده نکات دیگری را نیز در پاورقیهای «هستی خدا» اثر جان هیک آورده است.

حاصل آنکه مدافعان برهان جهانشناختی، اصل علیت یا اصل دلیل کافی را تأیید میکنند، ولی کاربرد آن را به موجودات ممکن اختصاص میدهند، درحالی که منتقدان این برهان، یا این اصل را مورد تردید قرار میدهند و یا آن را در مورد موجود ضروری نیز به کار می برند.(cf. ibid).

# نقد هیوم بر برهان جهان شناختی

به نظر وی ارائه برهان ماتقدم بر وجود خدا محال است. هرچند این نقد مستقیماً بر برهان جهان شناختی که مشهور ترین برهان ما تأخر است وارد نمی شود، ولی درعین حال، ادعای هیوم را می توان به گونه ای تعبیر کرد که به امتناع موجود ضروری

بینجامد و در نتیجه نقدی بر همه تقریرهای برهان جهان شناختی، به ویژه تقریر اول باشد.

۱\_ ما مى توانيم وجود خدا را تصور كنيم.

۲\_ اگر بتوانیم و جود چیزی را تصور کنیم، عدم آن را نیز می توانیم تصور کنیم.

٣ اگر بتوانيم عدم خدا را تصور كنيم، عدم او تناقض به دنبال ندارد.

۴\_ اگر وجود خدا ضروری باشد، عدم او تناقض به دنبال دارد.

cf. Hume, Dialogues Concerning Natural ) نيس وجود خدا ضرورى نيست (Religion, Part IX).

مقدمه چهارم مورد بحث قرار دارد. این مقدمه، دیدگاه هیـوم را درباره برابری امکان با تصورپذیری نشان میدهد. این گفته که وجود خدا ضروری است دقیقاً با ایـن گفته برابر است که عدم او محال است. وی تعبیـری روانـشناسانه دربـاره امتنـاع ارائـه میدهد و میگوید: این که بگوییم چیزی محال است دقیقاً مانند ایـن اسـت کـه بگوییم تصور ما از این چیز متناقض و خودبرانداز است و یا با عقل ناسازگار اسـت. هیـوم، در یکسانانگاری تفـاوت فراطبیعـی میـان امکـان و امتنـاع بـا تفـاوت روانشناسانه میـان تصورپذیری و تصورناپذیری، برای دستیابی به نتیجه مورد نظر خودش از واقعیت اشـیا به مفهوم آنها گرایش پیدا مـیکنـد کـه همـان دیـدگاه نامگرایانـه اسـت. جـایگزینی روانشناسی به جای متافیزیک نیز هیوم را به فلسفه تحلیلی و بـهویـژه بـا پوزیتیویـسم منطقی یا تجربهگرایی منطقی "قرن بیستم پیوند میزند.

نامگرایان بر این عقیدهاند که چیزی بهعنوان طبیعت یا ذات و ماهیت وجود ندارد؛ چیزی بهعنوان انسانیت وجود ندارد؛ تنها چیزی که وجود دارد، افراد انسان و نام او است.

<sup>1.</sup> Nominalism

<sup>7.</sup> logical positivism

T. logical empiricism

«از آنجا که اشیا، ذاتی حقیقی ندارند، در اشیاء چیزی وجود ندارد که بتواند به طور قطعی وضعیتی را ممکن یا ممتنع سازد. درعوض، امکان و امتناع صرفاً فرآورده های کاربرد زبان و مفاهیم است. وضعیت ممتنع آن وضعیتی است که با وضعیت ناسازگاری یا ناهماهنگی تصویر ذهنی برابر است. در برابر وی، واقعیت گرایانی چون افلاطون، ارسطو و آکویناس، بر این باورند که در میان اشیا ذات و ماهیت واقعی وجود دارد. کاربرد واژه انسان بر ماهیت مشترک انسانیت استوار است. مفاهیمی که ما به کار می بریم به لحاظ علی با این ماهیتهای واقعی پیوند دارند. تصور پذیری و امکان یک چیز نیستند. برخی از چیزهایی که تصور پذیر هستند، واقعاً ممکن نیستند و برخی از چیزهایی که ممکن هستند، تصور پذیر نیستند و دست کم ما تصور را ثباتی از آنها نداریم.

از این گذشته، ممکن است مدافعان برهان جهانشناختی، مقدمه یکم را نفی کنند. به عنوان نمونه، فارابی و آکویناس بر فهمناپذیری خدا تأکید می کنند. البته ممکن است منکر خدا بگوید میان تصورپذیری و امکان از سویی و میان تصورپاپذیری و امتناع از دیگر سو، رابطه ویژهای برقرار است و همانگونه که آنچه که تصورپذیر است، ممکن است، آنچه که تصورپاپذیر است، ممتنع است. به عنوان نمونه مثلث چهارضلعی تصورپذیر نیست و به این سبب، ممتنع نیز هست. پس اگر وجود خدا تصورناپذیر باشد، ممتنع خواهد بود(cf.ibid). تأکید هیوم بر بی معنایی وجود ضروری، بر همین اساس استوار است.

برای پذیرش یا رد رابطه میان تـصورناپذیری و امتناع بایـد دقـت بیـشتری روا داشت. ممکن است تصورناپذیری یک مفهوم یـا گـزاره دلایـل متعـددی داشـته باشـد؛ بهعنوان نمونه:

۱\_ ممکن است علت آن، ناسازگاری منطقی و به تعبیر دیگر خردناپذیری آن باشد؛ ۲\_ ممکن است علت آن این باشد که گزاره دارای یک یا چند واژه بی معنا باشد؛
 ۳\_ و ممکن است هیچ یک از این دو نباشد و درعین حال، تصورناپذیر باشد. به عنوان مثال:

۱ ممکن است بدین سبب باشد که ما توانایی تصور یا تخیل آن را نداریم؛
۲ از طریق تفکر یا دروننگری، توانایی اثبات امکان آن را برای خود نداریم؛
۳ گزاره بیانگر موقعیتی باشد که ما هیچگاه بهطور مستقیم آن را تجربه نکردهایم
و بدین سبب ما الگو و مثال روشنگری برای آن نداریم؛

۴- نمی توانیم امکان گزاره را بفهمیم و چگونگی آن را درک کنیم؛
 ۵- گزاره فراعقلی باشد.

اگر تصورناپذیری گزارهای به واسطه ناسازگاری آن با عقل یا ناسازگاری درونی باشد، می توان گفت که چنین گزارهای محال است. ولی در همه موارد این گونه نیست.

علاوهبراین، رابطه میان تصورپذیری و امکان نیز چندان دقیق نیست؛ زیرا ممکن است چیزی مانند معلول بدون علت قابل تصور باشد و درعین حال محال نیز باشد. در واقع، فرض و تصور محال، محال نیست؛ پس ممکن است چیزی درعین محال بودن، تصورپذیر هم باشد و در نتیجه، نسبت میان تصورپذیری و امکان تساوی نباشد. تصور عدم و نامتناهی نیز همین گونه است. چنان که هیوم می گوید، می توان معلول بدون علت را تصور کرد.(cf. Hume, Treatise (Book I, Part III, Section III)).

کانت نیز بر ناتوانی دستگاه شناسایی محدود ما از شناسایی ضرورت تأکید می کند. او مانند هیوم، درکناپذیری را با امتناع یکی می داند. براساس دیدگاه کانت، اگر چنین نباشد ما معیاری (و آزمون قابل اجرایی) درباره امتناع نخواهیم داشت. بنابراین، علم به امتناع، خود، امری محال خواهد بود.

این دیدگاه خودبرانداز است. باید از کانت و هیوم بپرسیم: آیا این اصل که همه ضرورتها بر ادراکناپذیری بنا شده، خود اصلی ضروری است یا ممکن؟ اگر ممکن

است دلیل تجربی صدق آن چیست؟ اگر ضروری است، چگونه می تواند این واقعیت را که دیدگاه مقابل آن (این دیدگاه که می توان میان امتناع و درکناپذیری تفاوت نهاد) درکپذیر است تبیین کند.

کانت می گوید: از آنجا که وجود ضروری، فهمناپذیر است، هیچ آگاهی دربـاره ویژگیهای وجود ضروری نداریم. تا آنجا که ما میدانـیم، یـک موجـود محـدود نیـز می تواند، ضروری باشد(cf. kant, Critique of Pure Reason, ۴۹۸).

ولی حتی اگر بپذیریم که ما هیچ دانشی درباره ویژگیهای موجود ضروری نداریم، این نتیجه بهدست نمیآید که نمی توانیم بفهمیم چه ویژگیهایی با وجود ضروری ناسازگار است. ما اشیای محدود بسیاری از جمله اشیای مادی را می شناسیم و می دانیم که ممکن هستند. پس می توانیم بفهمیم که موجود ضروری مادی نیست، آغاز ندارد، از اجزای تجزیه پذیر تشکیل نشده است و مانند آن. کانت دربرابر این واقعیت سلبی چیزی برای گفتن ندارد. به علاوه، می دانیم که علت اولی، علت همه اشیای ممکن است و این آگاهی می تواند تا اندازه ای درباره علت اولی به ما آگاهی مثبت بدهد. این آگاهی اضافی از آزمودن مفهوم وجود ضروری به دست نیامده، بلکه از آزمودن علت اولی به دست آمده است.

# تقریر دوم، جهانشناختی استقرایی به منظور اثبات احتمال، نه ضرورت

شارحان و منتقدان برهان جهان شناختی تقریر دیگری ارائه کردهاند که آن را برهان جهان شناختی استقرایی نامیدهاند. به عنوان نمونه، ریچارد سوینبرن ادعا میکند برهان جهان شناختی به لحاظ قیاسی که همان تقریر نخست است، معتبر نیست. البته، اگر معتبر باشد وجود خدا را اثبات میکند و در این صورت، پذیرش وجود یک جهان

1. deductive

مادی مرکب و در عین حال، رد وجود خدا ممکن نیست ( Existence of God, ۱۹۷۹،۱۱۹ ). وی تقریر دوم را پیشنهاد میکند و آن را برهان جهان شناختی استقرایی ا

به عقیده سوینبرن، اگر تنها تبیینهای علمی مجاز و معتبر باشند، جهان واقعیت تبيين ناپذير و ناشناخته خواهد بود. اگر جهان محدود باشد، اولين لحظه وجود أن ناشناخته و تبیینناپذیر خواهد بود، بدین دلیل که هیچ تبیین علّی علمی نمی توان برای آن ارائه کرد. اگر جهان نامحدود باشد نیز هر مرحلهای همین گونه خواهد بود، زیرا اگرچه هر مرحلهای بهوسیله شرایط علّی پیش از خود، بهاضافه قوانین فیزیکی مربوط به آن تبیین می گردد، ولی هیچ دلیلی وجود ندارد که چرا این مرحله و موقعیت درست است و نه مرحله دیگر که می توانست جایگزین آن باشد؛ زیرا قوانین فیزیک با موقعیتهای مختلف سازگار است؛ یعنی اگرچه شکلهای F جهان در زمان T بهوسیله T/1 در زمان T/1 به اضافه قوانین فیزیکی مربوط به T و T در زمان T/1 به وسیله Tدر زمان T/۲ تبیین می پذیرد، درصورتی که زنجیره رخدادهای نامحدود را بپذیریم هیچ دلیلی وجود ندارد که چرا F با L در زمان T/n نباید از وضعیت کنونی آنها متفاوت باشد. از آنجا که F و L در زمان T/n رخدادهای ناشناخته و تبیینناپذیرند، هم وضعیت F که بهوسیله F و L در زمان T/n تبیین شده باشد، نیز همین گونه خواهد بود. درنتیجه، قطع نظر از این که جهان محدود است یا نامحدود، اگر تنها تبیین علمی روا و معتبر باشد، وجود جهان و موقعیتهای فردی و مشخص آن، ناشناخته و تبیین نایذیر خواهد بو د.

از این گذشته، جهان مرکب است، درحالیکه خدا بسیط است. اگر چیزی که تبیین ناپذیر است باید به وجود آید، محتمل تر آن است که چنین چیزی بسیط باشد نه مرکب. بنابراین، بر فرض که همانندی پیشین انکار خدا و جهان، بسیار بالا است، ولی

1. inductive

امکان پیشین خدای بسیط از امکان پیشین جهان مرکب، افزونتر است. از دیگر سو، تمسک به خدا به عنوان تبیین وجود جهان مرکب، امری خردپذیر است؛ زیرا دلایل خوبی بر این که چرا خدا چنین جهان مرکبی را «به عنوان صحنه نمایش برای گسترش فاعل های محدود و آنچه را که آنان می طلبند، پدید آورده است» وجود دارد ( ,ibid, انیجه اگر باید جهان را تبیین کنیم باید به یک تبیین شخصی « برحسب شخصی که خود بخشی از جهان نباشد و از بیرون عمل می کند، تمسک جوییم. چنین شخصی که خود بخشی از جهان نباشد و از بیرون عمل می کند، تمسک جوییم. چنین طحفه از زمان پدید آورده و می آورد» (ibid, ۱۲۶). (چنین دیدگاهی به حکمت متعالیه و عرفان نزدیک است). به نظر وی، این استدلال تبیین خردپذیرتری برای جهان ارائه می کند که از فرض تبیین ناپذیری اش معقول تر است.

نکته مورد نظر سوینبرن این است که ازمیان نظریههای ممکن، باید آن را پذیرفت که بهترین تبیین را ارائه میکند. اینک این پرسش مطرح می شود که در پرتو ترکیب جهان، کدام یک از نظریههای مادهانگاری، انسانانگاری کی از نظریههای مادهانگاری، تبیین را ارائه میکند.

سوینبرن چهار معیار برای تعیین بهترین تبیین ارائه میکند: پیشبینی پذیری، سادگی، سازگاری با معلومات پیشین و تبیینکنندگی بیشتر (Swinburne, Is There a سادگی، سازگاری با معلومات پیشین در مورد علت جهان به گفته وی، سازگاری با معلومات پیشین در مورد علت جهان به کار نمی رود؛ زیرا دراین مورد، جایی که در جستجوی علت جهان هستیم، زمینه های مشابه تحقیق وجود ندارد. درواقع، این معیار، به بساطت که از نظر وی کلید برهان جهان شناختی استقرایی است، فروکاسته می شود. (ibid, ch.۳).

<sup>1.</sup> materialism

۲. humanism

۳. theism

تمسک به خواسته ها و افعال خدا، اگرچه به پیش بینی های خاص درباره این که جهان به چه چیز شباهت خواهد داشت نمی انجامد، ولی پدیده ها را از ماده گرایی بهتر تبیین می کند؛ زیرا ماده گرایی جهان را ناشناخته و واقعیتی غیرقابل شناخت می داند. وی چنین نتیجه می گیرد که «خداگرایی پدیده مشخصی را بسیار ممکن و محتمل نمی سازد، بلکه هیچ چیز دیگری نیز رخداد آن ها را در کمتر از حد امکان بیان نمی کند و آن ها همچنان مستدعی تبیین باقی می مانند. یک خداگرایی ماتقدم بسا بسیار نامحتمل تر باشد ولی این از هر فرض رقیبی محتمل تر است. ازاین رو، پدیده های جهان ما شواهد اساسی ولی این از هر فرض رقیبی محتمل تر است. ازاین وی پدیده های جهان ما شواهد اساسی بر صدق خداگرایی است (Swinburne, The Existence of God, ۱۹۷۹, ۲۹۰).

چرا سوینبرن معتقد است که خدا بهترین تبیین یا تبیین نهایی جهان را تأمین می کند؟ بخشی از پاسخ این است که اصل علیت درمورد خدا یا موجود ضروری به کار نمی رود. ازسویی، هیچ تبیین علمیای درباره هستی خدا وجود ندارد؛ نه موجود پیشینی وجود دارد و نه اصول علمیای که وجود خدا از آنها پدید آمده باشد. از دیگرسو، اصل علیت تنها درمورد موجودات ممکن به کار می رود و نه درمورد موجود ضروری. تبیین تنها برای چیزی لازم است که ممکن باشد و مسأله این نیست که وجود خدا منطقاً ضروری است، بلکه این است که اگر خدا وجود داشته باشد، محال است که وجود نداشته باشد. وی یک گام پیشتر می رود و می گوید: این خدا ازلی است و وجودش به هیچ چیزی وابسته نیست؛ دلایلی بر وجود او نیست بلکه دلایل او صفات و به است اله است که اگر است که این است که این است که این است که این است و به دلایل او صفات وجود شر به هیچ چیزی وابسته نیست؛ دلایلی بر وجود او نیست بلکه دلایل او صفات

دلیل دیگر سوینبرن این است که تبیین درصورتی می تواند نهایی و شخصی باشد که به اراده فاعل دارای شعور تمسک جوید. ممکن است کسی تلاش کند تا تبیینی علمی درباره این که چرا کسی اراده های معینی دارد ارائه کند، ولی ضرورتی ندارد که چنین تبیینی تنها تبیین ممکن و قابل دسترسی باشد. ممکن است ما با کوشش برای تبیین مادی این که اشخاص چرا چنین اراده کرده اند و نه غیر از آن، نتوانیم به تبیینی

بهتر دست یابیم. ولی آنگاه که ادعا میکنیم چیزی بدین خاطر رخ داده است که شخصی آن را اراده کرده و بر اساس اراده خود عمل کرده است، میتوانیم به تبیین کاملی درباره این که چرا چنان موجودی پدید آمده است دست یابیم.

علاوه بر این، تمسک به خدا به عنوان فاعل دارای شعور، ما را به تبیینی درباره جهان راهنمایی می کند. جهانی که دارای نظم و قابل درک است و وجود موجوداتی را که آن را درک می کنند تأیید می کند. از نظر وی، این امر با معیار پیش بینی پذیری نیز هماهنگ است. از این گذشته، سوینبرن وجه چهارمی را هم ارائه می کند که همان بساطت خدا است که یا تبیین بیشتری را محال می سازد و یا خداگرایی را به ترین تبیین می داند.

مککی انتقاد میکند که طرح امکان وجود خدا کمک چندانی نیست؛ زیرا «فرضیه آفرینش خدا امری کاملاً نامحتمل است» و درواقع کاملاً امری نامحتمل است که خدا دارای صفاتی باشد که خداگرایی سنتی آن را تصویر کرده است. پاسخ سوینبرن این است که اگرچه ممکن است خداگرایی نامحتمل باشد، ولی از هر فرض دیگری مانند این که اشیا صرفاً پدید آمدهاند بسیار محتمل تر است(cf, ibid, ۱۰۰).

بالاخره، حتی اگر برهان جهان شناختی درست یا متقاعد کننده باشد، هنوز ایس فرضیه سنگین و پیچیده باقی می ماند که نشان دهیم این موجود ضروری که با برهان جهان شناختی به اثبات رسیده، همان خدای ادیان است و اگر چنین باشد، خدای کدام دین است. راو می گوید برهان جهان شناختی دو بخش دارد: یک بخش آن اثبات وجود علت اولی یا موجود ضروری و بخش دیگر آن این است ایس موجود ضروری، خدا است(۶ , ۱۹۷۵ , ۱۹۷۵ ). روشن نیست که بخش دوم، بخش ضروری برهان جهان شناختی باشد. اگرچه آکویناس در پی آن بود که خدا را با محرک اول یا علت اولی یکی بداند، ولی چنین ادعایی فراتر از استدلال عقلی ای است که از این برهان به دست می آید. در عوض، افزودن هرگونه جوهر دینی به مفهوم موجود ضروری، نیاز به اثبات

یگانگی با موجودات متعالی ادیان دارد تا سازگاری ها و ناسازگاری آن ها شناخته شوند. ( Attfield, Robin, The God of Religion and the God of Philosophy, Religious شوند. ( Studies 9: 19۷۵, 1-9. ولی انطباق خدایی که نتیجه برهان جهان شناختی است با خواهد خدای تمام ادیان و آن هم همه تفاسیری که برای متون دینی ارائه شده است یا خواهد شد، برای اعتبار آن ضروری به نظر نمی رسد.

# منابع

تفتازانی، سعدالدین؛ شرح المقاصد، تحقیق عبدالرحمن عمیره، منشورات الشریف الرضی، قم، ۱۹۸۹م.

جرجانی، علی بن محمد؛ شرح المواقف، منشورات الشریف الرضی، قم، ۱۹۰۷م. حسینی شاهرودی، سید مرتضی؛ «بررسی تطبیقی هستی شناسی از دیدگاه کانت و سهروردی»، مطالعات اسلامی، شماره ۵۳–۵۴، ص۱۹۵۵–۱۹۹. غزالی، محمد؛ الاقتصاد فی الاعتقاد، دارالامانه، بیروت، ۱۹۶۹م.

Aquinas, Thomas, *Summa Contra Gentiles* in the Great Books of the Western World Series, Edited by Robert Maynard Hutchins, Chicago, Ill.

\_\_\_\_\_\_\_, *Summa Theoligica* in the Great Books of the Western World Series, Edited by Robert Maynard Hutchins, Chicago, Ill.

Aristotle, *Metaphysics* (XII,). The Works of Aristotle, W. D. Ross (Oxford: Clarendon Press, 197.).

\_\_\_\_\_\_, **Physics** (VIII,  $^{\xi}-^{\xi}$ ) The Works of Aristotle, ed. by W. D. Ross (Oxford: Clarendon Press,  $^{\xi}$ ).

Bonaventure, Sentences, Columbia University, USA Sentences

Craig, William and Quentin Smith. *Theism, Atheism, and Big Bang Cosmology*. New York: Oxford University Press, 1997.

Craig, William, *The Kalam Cosmological Argument*, Library of Philosophy and Religion (London: Macmillan, 19V9).

Frame, John, *Apologetics to the Glory of God*, P&R Publishing, Phillipsburg, New Jersey, 1994.

Frame, John, Norman Geisler, Baker Encycleopedia of christam Apologetics, P&P Publishing, phillipsbury, new deresey, \ \ 9.

Gale, Richard, *On the Nature and Existence of God*, Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Geisler, Norman, *Christian Apologetics*, Baker Book House, Grand Rapids, MI, 19V9.

Geisler, Norman, *Baker Encyclopedia of Christian Apologetics*, Baker Book House, Grand Rapids, MI, 1999.

Hawking, Stephen, *A Brief History of Time*, New York: Bantam Books. \9.00. Hick, John, ed., *The Existence of God*, New York: Macmillan, \9.9%.

Hilbert David, *On the Infinite, in Philosophy of Mathematics*, ed. Paul Benacerraf and Hilary Putnam (Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1994).

Encylopedia Britannia, Vol. 19.

Hoyle, Fred, *Astronomy and Cosmology* (San Francisco: W. H. Freeman, \ ٩٧Δ).

Hume, David, *Enquiry Concerning Human Understanding*, The Harvard Classics, 19.9 – 14 Kant, Immanuel, 1994, *Critique of Pure Reason*, Cambridge: Cambridge University Press., A9.9.

Hume, David, Treatise (Book I, Part III, Section III).

Hume, David. *Dialogues Concerning Natural Religion Classics of Western Philosophy.* Edited by Stephen M. Cahn. Indianapolis, IN: Hackett Publishing, Ynd edition, 19VV.

Kant,Immanuel, ۱۹۹۸, *Critique of pure Reason*, Cambrige: cambrige university press.

Kenny, Anthony, *The Five Ways: St. Thomas Aquinas' Proofs of God's Existence* (New York: Schocken Books, 1989).

Kenny, Anthony. *The God of the Philosophers*. Oxford: Oxford University Press, 19V4.

Leibniz, *Monadology*, in *Leibniz: Philosophical Writings*, trans. Mary Morris (New York E. P. Dutton & Co.), 1974.

Mackie, J. L. *The Miracle of Theism*, Oxford: Clarendon Press. 19AY.

Martin, Michael, *Atheism: A Philosophical Justification*, Philadelphia: Temple University Press. 199.

Plantinga, Alvin, God and Other Minds, Ithaca: Cornell University Press. 1981.

Plato, Laws, Trans. Benjamin Jowett, University of Chicago Press.

Quentin Smith, *Atheism, Theism and Big Bang Cosmology*, Australasian Journal of Philosophy 99(March 1991).

Reichenbach, Bruce R., *The Cosmological Argument: A Reassessment*, Springfield: Charles Thomas, \9\Y, chap. 9

Rowe, William, *The Cosmological Argument*, Princeton: Princeton University Press, 1 4 V公.

Runes, Dagobert D., *Dictionary of Philosophy*, Edited Philisophical Library, New York 1947.

Scotus, John Duns, 1967, *Philosophical Writings*, Indianapolis: Bobbs-Merrill Co.

Smart, J.J.C. and J.J. Haldane, *Atheism and Theism*, Oxford: Blackwells. 1999.

Swinburne, Richard, *Is There a God?* Oxford: Oxford University Press. 1999.

Swinburne, Richard, *The Existence of God*, Oxford: Clarendon Press, 19V9.

Taylor, Richard, *Metaphysics*, Englewood Cliffs: Prentice-Hall. 1997.

# **ناسازوارهٔ معدوم مطلق و گزارههای همتای آن\***

#### مهدى عظيمي

دانشجوی دکتری فلسفهٔ اسلامی، دانشگاه تهران

E-mail: mahdiazimi@ut ac.ir

#### چکیده

ناسازوارهٔ [- پارادوکس] معدوم مطلق را از دو نگرگاه می توان بررسید: پژوهشی و آموزشی. از نگرگاه پژوهشی مهم است؛ زیرا گزارههایی را چون امتناع تناقض، دور، و تسلسل به چالش می کشد که شالوده ی اندیشه و دانش ما را می سازند. از نگرگاه آموزشی نیز اهمیّت دارد؛ چراکه در دو کتاب پرکاربرد درسی یعنی بدایهٔ الحکمهٔ و نهایهٔ الحکمهٔ بدان پرداخته شده است، امّا بسیار کوتاه و گذرا. همین کوتاهی و اجمال، خطابرانگیز بوده، فلسفه آموزان را با سرگردانی و فلسفه پژوهان را با دشواری روبهرو ساخته است؛ به گونهای که در تعلیقهٔ علی نهایهٔ الحکمهٔ نویسندهٔ اندیشه مند به مرحوم علّامه نسبت پریشانگویی داده است. در این نوشتار، پس از تبارشناسی ناسازوارهٔ معدوم مطلق و برشمردن ناسازوارههای همسرشت و همسرنوشت با آن، دو نکته را آشکار ساخته ام: الف) صدرالمتألهین در نوشتههای خود برای فروگشودن این نظر به دیگری. بدینسان، نسبت پریشانگویی از آستان علّامه پیراسته می شود. ب) اگرچه ملاصدرا این دو شیوه را نوآوری خود می شمارد، امّا این دو از نوآوریهای میردامادند که تبار آنها به دانشمندانی چون ایجی، تفتازانی، و طوسی می رسد.

**کلیدواژهها:** ناسازواره (پارادوکس)، معدوم مطلق، حمل او *لی* ذاتی، حمل شایع صناعی.

\*.تاریخ وصول: ۱۳۸۵/۴/۱۲؛ تاریخ تصویب نهایی:۱۳۸۷/۱۱/۲

### درآمد

فلسفهٔ پساطبیعی (متافیزیک) دانشی است هستی پژوه و خردافزار، دانشی که با شیوهای عقلی دربارهٔ هستی از آن روی که هستی است کاوش می کند، و بدین سبب آن را هستی شناسی نیز نام کردهاند. با این همه، در فلسفه از نیستی هم سخن به میان می آید، چنان که در کتابهای فلسفی فصل هایی با عنوان «احکام عدم» و «احکام ممتنع بالذات» گشودهاند. اکنون می شاید پرسید که نیستی پژوهی در هستی شناسی چگونه می تواند گنجید؟

همانگونه که گفتهاند نیستی پژوهی در فلسفه کاوِشی پیوستی و استطرادی به شمار می آید که از پی وجود و در پایهٔ دوم از آن سخن می رود. نیز پارهای از پژوهش های نیستی شناختی به هستی شناسی بازمی گردد ، چنان که علّامه طباطبایی (ره) «امتناع اعادهٔ معدوم» را به «عدم تکرّر در وجود» برگردانده اند (مصباح یزدی، ۴۹).

به هر روی، اگر فلسفه در پایهٔ نخست هستی و در پایهٔ دوم نیستی را می کاود و از اقسام و احکام آنها سخن می راند، پس به ناچار باید پیش از آن تصور ی از هستی و نیستی فراهم آید؛ زیرا حکم، چه ایجابی باشد و چه سلبی، نیازمند تصور موضوع است. برای نمونه، اگر ما به بداهت حکم می کنیم که فراهم آمدن دو نقیض در یک چیز محال است، این حکم وابسته به آن است که اجتماع دو نقیض که معدومی ممتنع است برای

. ۱. دو دلیل برای طرح تبعی مباحث عدم بیان شده است: نخست این که برخی از مبادی مسائل منطقی و

فلسفی در شمار قضایای سلبی اند که تبیین یا اثبات آنها بر دوش فلسفه است، مانند امتناع تناقض، دور، تسلسل، جمع دو ضد، جمع دو مثل، و امتناع سلب چیزی از خود. دوم این که مقصد اصلی فلسفه، خداشناسی است و از آن جا که صفات خداوند همه ضروری اند پس همان گونه که صفات ثبوتی، وجوب و ضرورت ثبوت دارند، صفات سلبی نیز دارای امتناع و ضرورت سلب هستند. از این رو، آشنایی با ممتنع بالذات و احکام آن برای خداشناسی که ارجمند ترین بخش فلسفه است بایسته می باشد (جوادی آملی، ج۱، ق۳، ۱۳۵۷). برخی بر آناند که فلسفه از آن روی به نیستی می پردازد که هستی است؛ چراکه معدوم اگر چه به حمل اولی معدوم است، اما به حمل شایع موجود است، یعنی مفهوم معدوم، مصداق موجود است (رک: نهایهٔ الحکمة، ۹، پاورقی مصحّح). این سخن اگر چه درست است، مقصود گوینده را به فرجام نمی رساند؛ زیرا آنچه در نیستی شناسی به میان می آید مفهوم عدم که خود موجودی ذهنی است نمی باشد بلکه عدم راستین و همان مصداق فرضی عدم است. به دیگر سخن، آنچه قسم موجود است (مفهوم عدم) در راستین و همان مصداق فرضی عدم است. به دیگر سخن، آنچه قسم موجود است (مفهوم عدم) در نیستی شناسی موضوع پژوهش است (عدم راستین) قسم موجود نیست.

ما معلوم باشد'.

امّا آیا بهراستی معدوم، معلوم تواند بود؟ پیش از پاسخ به این پرسش باید دانست که معدوم یا مطلق است یا مقید. معدوم مطلق آن است که هیچ گونه وجودی در هیچ ظرفی ندارد، نه در ذهن و نه در خارج. امّا معدوم مقید آن است که گونهای ثبوت و بهرهای از وجود داشته باشد، دست کم در ذهن. از یک سو معدوم مطلق و معدوم در ذهن، که قسمی از معدوم مقید است، هیچ یک معلوم نتوانند بود؛ چراکه علم مستلزم وجود ذهنی است. امّا از سوی دیگر مگر نه این است که هم اکنون ما گزارههایی ساخته ایم و گفته ایم: «معدوم مطلق و معدوم در ذهن، معلوم نتوانند بود»، «معدوم مطلق، قسمی از معلوم است» و «معدوم در ذهن، قسمی از معدوم مقید است»؟ و مگر نه این است که حکم، چه ایجابی و چه سلبی، وابسته به تصور موضوع است و هر متصوری معلوم؟ این جا است که یک ناسازواره رخ مینماید: ناسازوارهای به نام معدوم مطلق.

### واژهشناسی ناسازواره

ناسازواره برگردان پارسی پارادوکس است، و پارادوکس (paradox) از واژه یونانیِ paradoxa گرفته شده است. این واژه دارای دو بخش است: paradoxa گرفته شده است. این واژه دارای دو بخش است: paradoxa همخالف ...» (common opinion) و doxa) و doxa).

۱. بسیاری از اعتزالیان بر پایهٔ معلومبودن معدوم به ثبوت و شیئیت آن حکم می کردند و بر آن بودند که ماهیتهای ممکن معدوم در حال عدم هر چند وجود ندارند ثبوت دارند و این ثبوت را ازلی و ذاتی (بی علّت) می دانستند. آنان میان ثبوت و وجود جدایی می افکندند و ثابت را عام تر از موجود برمی شمردند که برخی از معدومها را هم در بر می گیرد. از این معدومهای ثابت که بگذریم دیگر معدومها را منفی می نامیدند که ممتنعات و مرکبهای خیالی (مانند دریای سیم و کوه زر) را در بر می گرفت. بنابراین، از دیدگاه این گروه ثابت اعم مطلق از موجود و اعم منوجه از معدوم و مباین با منفی و موجود نیز مباین با منفی است. مهم ترین دلیل آنان این بود که معدوم، معلوم است، و معلوم متمیّز است، و متمیّز ثابت (طوسی، تنخیص المحصل، ۸۷).

بنابراین، پارادوکس در لغت به معنای «مخالف باور همگانی» است. امّا در منطق، این واژه معنایی ویژه دارد: یک پارادوکس منطقی از دو گزارهٔ متضاد یا متناقض ساخته شده است که بر استدلالهایی بهظاهر درست استوارند. به دیگر سخن، پارادوکس استدلالی بهظاهر درست، بر پایهٔ فرضهایی بهظاهر درست است که به تناقض و یا نتیجهای آشکارا نادرست می انجامد (۲۱۵؛۷۵۱ Heijenoort، ۴۸۳).

پارادوکس آرایشگر (barber paradox) نمونهٔ یک پارادوکس ساده است. فرض کنیم در شهری آرایشگری زندگی میکند که تنها ریش کسانی را می تراشد که خود ریش خود را نمی تراشند. امّا خود او چه؟ آیا خودش ریش خود را می تراشد یا نه؟ اگر ریش خود را بتراشد پس ریش خود را نمی تراشد؛ زیرا او ریش کسانی را که خودشان ریش خود را می تراشد، نمی تراشد. اگر هم ریش خود را نتراشد پس ریش خود را می تراشد (۴۴۳ می تراشد که خود ریش خود را نمی تراشند (۴۴۳).

مترجمان در زبان فارسی برای پارادوکس برابرهایی چون تناقض، تناقض نما، معمّا، لغز، متناقض نما، تضادنمایی، جمع اضداد، ناسازه، مخالف خوانی، باطل نما، معمّا، لغز، نامعقول، بیهوده نما، چرندنما، خارق اجماع، شطحیّه، شبهه، پارادخشی و ... پیش نهاده اند (بریجانیان، ۶۱۷). من امّا ناسازواره را نیکوتر می دانم؛ زیرا پارادوکسها نشان دهندهٔ ناسازگاری راستین نیستند، بلکه ناسازوارگی را به نمایش می گذارند.

## تبارشناسى ناسازوارهٔ معدوم مطلق

ابن سينا در منطق شفا و در فصل پنجم از مقاله نخست فن پنجم آن مي گويد: «العدم المطلق لايُعلم و لايُخبر عنه بل المضاف الى الملكات». نَجم الدين كاتبى ـ و پيش

ا. نشانى يادشده در حكمة العين، ٩٤؛ ايضاح المقاصد، پاورقى ٢٧ و نهاية الحكمة پاورقى ٢٩ آمده است.
 من سخن شيخ را در آنجا نيافتم، امّا در الهيّات شفا ديدم كه چنين آمده است: «امّا الخبر فلان الخبر يكون

از او فخرالدین رازی (نک: علامه حلّی، ایضاح المقاصد، ۲۷) ـ به دو وجه بر سخن ابن سینا خرده گرفته است. وجه نخست درباره « لایُخبر عنه» است. وی بر آن است که این گفته چهرهای تناقضآلود دارد؛ چراکه «لایُخبرعنه» خود اخبار از عدم مطلق است. دو دیگر درباره « لایُعلم» است و در نقض آن چنین استدلال میکند که عدم مضاف، نیست مگر عدم مطلقی که به ملکه خود اضافه شده است. از سوی دیگر، یک چیز تا خود دانسته نشود اضافه آن به غیر خود نیز دانسته نخواهد شد. پس اگر عدم مطلق معلوم نباشد، عدم مضاف نیز معلوم نخواهد بود. این شرطی را می توان عکس نقیض کرد و با آن یک قیاس استثنایی فراهم آورد به این صورت: اگر عدم مضاف معلوم باشد، عدم مطلق نیز معلوم خواهد بود؛ امّا مقدم صادق است؛ پس تالی نیز هم. وی پس از نقد سخن شیخ می گوید: «درست این است که عدم مطلق که همان نبود مطلق است و عدم خارجی که نبود در ذهن است هر یک صورتی در ذهن دارند».

شمس الدین محمد بن مبارکشاه بخاری یکی از شارحان حکمهٔ العین اشکال نخست را چنین پاسخ داده است که عدم مطلق را می توان به دو گونه درنگریست نخست مدلول این واژه به تنهایی؛ یعنی همان چیزی که به راستی عدم مطلق است و هیچ گونه ثبوت ذهنی یا خارجی ندارد، در آن مرحله که ذهن مفهومی برای آن نساخته و واژه ای برایش نپرداخته است. دو دیگر مدلول آن با اتصاف به این که عدم مطلق است؛ یعنی وقتی که ذهن برایش مفهومی ساخته و بر آن نامی نهاده است. با این نگاه، دیگر عدم مطلق نیست، بل که در ذهن موجود است. اکنون می توان گفت: معنای دقیق گزاره این است که عدم مطلقی که با نگاه دوم بدان نگریسته ایم اخبار پذیر نیست، اگر با نگاه نخست بدان بنگریم. همو با اشکال دوم چنین برآمده است که گزارهٔ «عدم مطلق معلوم نیست معلوم نیست» گزارهای وصفی است و معنایش این است که «عدم مطلق معلوم نیست

دائماً عن شيء متحقّق في الذهن. و المعدوم المطلق لا يُخبر عنه بالايجاب، و اذا أُخبر عنه بالسلب ايضاً فقد جُعل له وجودٌ بوجه مَا في الذهن» (ابنسينا، ۴۴). تا زمانی که عدم مطلق است». بنابراین، عدم مطلق تا زمانی که عدم مطلق است به چیزی اضافه نشده تا گفته شود اضافه مستلزم معلومیت دو طرف آن است و آن گاه که به چیزی اضافه شد دیگر عدم مطلق نیست، بلکه عدم مضاف است(کاتبی قزوینی، ۹۹\_۶۹).

قاضی عضدالدین ایجی در المواقف پس از بیان استدلال حکیمان بر اثبات وجود ذهنی اشکالی را که برخی درافکندهاند چنین گزارش میکند: «این که گفتید موضوع احکام ثبوتیِ صادق باید در خارج یا در ذهن موجود باشد، اگر درست است پس می توان گفت که معدوم مطلق که هیچ وجودی ندارد، نه در خارج و نه در ذهن، معلوم و اخبارپذیر نیست؛ زیرا اخبارپذیری و معلوم بودن آن مستلزم وجود فی الجمله آن است، و چون هیچ وجودی ندارد پس علم و اخباری هم در کار نیست، و این تناقض است؛ زیرا معدوم مطلق موضوع حکم به عدم علم و عدم اخبار گردیده است؛ پس هم معدوم مطلق است و هم فی الجمله موجود» (جرجانی، ۱۷۲/۲).

تبیینی که ایجی از دشواره پیش می نهد اندکی با آنچه کاتبی می گوید متفاوت است. کاتبی تناقض را بیشتر بر محور محمول می گرداند و می خواهد نشان دهد که دو محمول متناقض بر یک موضوع حمل شدهاند که یکی «لایُعلم و لایُخبر عنه» است و دیگری « یُعلم و یُخبر عنه» است، در حالی که در تقریر ایجی محور تناقض موضوع است، به این معنا که معدوم مطلق که موضوع این گزاره است در عین این که معدوم مطلق است موجود نیز هست.

قاضی عضد پس از طرح دشواره می کوشد تا از رهگذر جداسانی [= تمایز] میان سلب تحصیلی و ایجاب عدولی به فروگشودن آن بپردازد. می دانیم که سالب محصل و موجب معدول از سه روی جداسان اند: زبان، معنا و صدق. از نگرگاه زبانی، در نخستین سلب بر رابط واقع می شود، امّا در دومین سلب بخشی از محمول است، مانند «الف ب نیست» و «الف نه ب است». از نگرگاه معنا، نخستین سلب حمل و دومین حمل سلب

را مىرساند. از نگرگاه صدق هم سالب محصّل عامّتر از موجب معدول است؛ زيرا نخستین هم با موضوع ثابت صادق است و هم با موضوع منفی. امّا دومین تنها با موضوع ثابت صادق است و نه با موضوع منفى؛ چراكه مُفاد ايجاب \_ حتى اگر ايجاب عدولی باشد ـ ثبوت چيزی برای موضوع است که اين خود فرع بر ثبوت موضوع است (طوسى، اساس الاقتباس، ١٠١؛ حلّى، الجوهرالنضيد، ٩٤؛ مظفر، ١٢٤).

ایجی مینویسد ناسازواره زمانی پدید میآید که گزاره را در چارچوب موجب معدول بيان كنيم: «معدوم مطلق نامعلوم و اخبارناپذير است»؛ زيرا در اين صورت است که مُفاد گزاره «ثبوت شيء لشيء» خواهد بود و در اين حالت است که موضوع بايد ثبوت داشته باشد. امّا اگر گزاره را در ساختار سالب محصل بیان نماییم و بگوییم: «معدوم مطلق معلوم و اخباریذیر نیست»، اشکالی پیش نمی آید؛ چرا که سالب محصل با انتفای موضوع نیز صادق است (جرجانی،۱۷۲/۲). شمس الدین بخاری در شرح حكمة العين همين راه حلّ را از قطبالدين شيرازي نقل كرده است (كاتبي قزويني، ۶۶). در تبيين سخن ايجي بايد گفت: گزاره چه موجب باشد و چه سالب نيازمند ثبوت موضوع است و از این جهت میان موجبها و سالبها جداسانی نیست؛ زیرا مطلق حكم، چه سلبي و چه ايجابي، وابسته به تصور موضوع است و تصوّر مستلزم وجود ذهنی است. ملّاصدرا در اللمعات المشرقیهٔ (۱۵،۶۰ و ۲۷۵) می گوید: «گزارههای موجب و سالب هر دو مساوات اتّفاقی دارند؛ ازیرا همهٔ مفاهیم در سرچشمههای برین هستی تحقّق دارند و مطلق حکم نیازمند وجود ادراکی است؛ چراکه مجهول مطلق هیچ حكمى به نفى يا اثبات ندارد». امّا سخن منطقيان كه گفتهاند گزارهٔ سالب با انتفاى موضوع صادق است، به این معنا است که موضوع می تواند در ظرفی که محمول از آن سلب می شود معدوم باشد نه مطلقانه. به دیگر سخن، گزاره \_ چه ایجابی باشد چه سلبي \_ موضوع آن بايد در ذهن موجود باشد. حال اگر گزاره ايجابي باشد و محمول

۱. یعنی از نظر نیاز به وجود موضوع برابرند، هرچند علّت وجود موضوع در هر دو یکی نیست.

در ظرف خارج بر موضوع حمل شود، موضوع آن هم ناگزیر باید در خارج موجود باشد؛ و اگر گزاره سلبی باشد و محمول در ظرف خارج از موضوع سلب شود، موضوع می تواند در خارج موجود نباشد؛ زیرا ثبوت محمول برای موضوع در هر ظرفی که باشد وابسته به ثبوت موضوع در همان ظرف است امّا سلب محمول از موضوع وابسته به ثبوت موضوع در ظرف سلب نیست (شیرازی، صدرالدین، الحکمهٔ المتعالیهٔ، ۳۵۴/۱). در گزارهای چون «معدوم مطلق معلوم و اخبارپذیر نیست» موضوع تصور شده است؛ چراکه مفهوم معدوم مطلق در ذهن ثبوت دارد. و از سوی دیگر مصداق معدوم مطلق در همهٔ ظرفها منتفی است. پس می توان محمول یادشده و هر محمول ثبوتی دیگر را در همهٔ ظرفها از آن سلب کرد.

ممكن است گفته شود كه پاسخ ایجی تنها دربارهٔ احكام سلبیِ معدوم مطلق روا و به جا است امّا پاره ای از احكام معدوم مطلق مانند گزارهٔ «معدوم مطلق، مقابل موجود مطلق است» ایجابی اند. در این صورت دیگر راه حلّ پیشین گرهی را نمی گشاید. قاضی عضد خود بر این نكته آگاه بوده و آن را یاد كرده است. سپس در پاسخ می گوید: «مفهوم معدوم مطلق است مقابل موجود مطلق است. امّا از آن روی كه مفهوم معدوم مطلق است قسمی از آن است» (جرجانی، است. امّا از آن روی كه متصور و موجود در ذهن است قسمی از آن است» (جرجانی، ۱۷۳/۲ و ۱۷۴).

پاسخ قاضی به این اشکال سخنی ارزنده و ارجمند است و شاید یکی از دریچههایی بوده که دیدگان میرداماد را بر راهحل فرجامین ناسازواره برگشوده است. امّا گویا قاضی در برابر این ایراد سپر انداخته و از پاسخ پیشین، دست کم در حل تناقض اخیر، روی برتافته است. در حالی که این اشکال دست ما را از پاسخ پیشین تهی نمی کند و می توان با همان راه حل ، گره از تناقض گزاره دوم هم گشود؛ چراکه تقابل چیزی جز سلب اجتماع نیست. پس آن گزاره هم به سالب بازمی گردد، یعنی به جای آن که بگوییم: «معدوم مطلق، مقابل موجود مطلق است» می توان گفت: «معدوم مطلق،

اجتماع پذیر با موجود مطلق نیست». از نگرگاه منطقی، اثبات هر محمولی برای معدوم مطلق \_ از آن روی که مفهومی موجود مطلق \_ از آن روی که مفهومی موجود در ذهن است \_ نادرست است و اگر در ظاهر محمولی برای آن اثبات می شود، یا آن گزاره کاذب است و یا به سالب بازمی گردد.

تفتازانی نیز در شرح المقاصد به طرح ناسازوارهٔ معدوم مطلق و گزارههای همتای آن پرداخته است. تقریر او از این ناسازواره، همانند تقریر کاتبی است. به این بیان که حکم کردن بر چیزی که هیچ ثبوتی ندارد ممتنع است و از سوی دیگر همین حکم به امتناع حکم خود حکم است. پس حکم کردن بر چیزی که هیچ ثبوتی ندارد ممکن است و این نقیض گزارهٔ پیشین است. پاسخ او در برابر این اشکال این گونه است که امکان حکم از این جهت است که موضوع متصور است و در ذهن ثبوت دارد، و امتناع حکم از این جهت است که موضوع بهخودی خود و بر پایه مفهومش ناثابت است. بنابراین، موضوع دو جهت دارد و تناقضی پیش نمی آید.

تفسیر سخن تفتازانی چنین تواند بود که معدوم مطلق را دو گونه می توان درنگریست: نخست این که نگاه را یک سره به درون این مفهوم بدوزیم و از هرگونه نگرش وجودی چشم بپوشیم، آنگاه در این مفهوم از جهت مفهومیّتش هیچگونه وجودی نخواهیم یافت، و از این روی، حکمی هم بر آن نتوانیم کرد. اما از آن جا که این مفهوم حتّی با همین نگرش ویژه خالی از تصور نیست و تصور نحوهای وجود است پس می توان بر آن حکم کرد!

وی سپس ناسازوارهٔ مجهول مطلق را طرح میکند و مینویسد: حکم کردن بر هر چیزی مشروط به تصور آن چیز است. بنابراین، حکم کردن بر هر چیزی که این شرط را نداشته باشد ممکن نیست، چراکه با انتفای شرط مشروط هم منتفی می شود.

 ۱. برای روشن تر شدن این تحلیل خوب است که آن را با گفتار حکیمان اسلامی دربارهٔ ماهیّت از آن روی که ماهیّت است (من حیث هی هی) مقایسه کرد.

لازم این سخن آن است که حکم کردن بر مجهول مطلق که هیچ تصوری ندارد ممکن نباشد و این لازم باطل است؛ زیرا موضوع این گزاره یا به گونهای معلوم و متصور حکم است، که در این صورت گزاره کاذب خواهد بود، چراکه بر معلوم و متصور حکم می توان کرد، یا مطلقانه مجهول است که در این صورت بنا بر آنچه گفته شد حکم کردن بر آن ممکن نیست. امّا همین حکم به ممکن نبودن حکم خود حکم است و این تناقض است. اگر به جای مجهول مطلق، لاممکن التصور را موضوع قرار دهیم همین دشواره پدید می آید.

وی پس از این به گزارش و سنجش یک راه حل میپردازد و مینویسد: گاهی چنین پاسخ داده می شود که گزارهٔ یادشده یک گزاره مشروط است، به این صورت که «مجهول مطلق، هیچ حکمی نمی پذیرد، مادامی که مجهول مطلق است» و در همان حال می توان گفت «مجهول مطلق، حکم می پذیرد، بالفعل» و این گزاره که یک مطلق عام است نقیض گزاره پیشین نیست؛ چراکه نقیض مشروط عام حینی ممکن است، نه مطلق عام ما این پاسخ در همه جا گره گشا نیست، زیرا به آسانی می توان گزارهٔ اصل را به یک دائم مطلق دگرگون ساخت، بدین صورت: «هرچه مجهول مطلق است همواره، حکم نمی پذیرد همواره» و می دانیم که نقیض دائم مطلق، مطلق عام است.

تفتازانی در کنار این دو ناسازوارهٔ پرآوازه، ناسازوارههای دیگری را نیز نقل می کند. از آن جمله این که ما موجود را تقسیم می کنیم به ثابت در ذهن و ناثابت در ذهن، نیز به ممکنالتصور و لاممکنالتصور؛ و در تقسیم اقسام از یکدیگر دست کم در ذهن د تمیّز می یابند و تمیّز ذهنی فرع بر ثبوت ذهنی و تصور است. پس باید که ناثابت در ذهن قسمی از ثابت و لاممکنالتصور قسمی از ممکنالتصور باشد؛ یعنی چیزی قسم قسیم خود گردد.

پاسخ او به همه این ناسازوارهها یک چیز است: تمایز میان حیثیّت تصور و حیثیّت ذات موضوع. به دیگر سخن، چندگانگی موضوع. مجهول مطلق از حیث ذات

حکمناپذیر است، ولی از حیت متصور بودن حکمپذیر. ناثابت در ذهن از حیث ذات قسیم ثابت در ذهن است و از حیث متصور بودن قسم آن. لاممکنالتصور از حیث ذات قسیم ممکنالتصور است، امّا از حیث متصور بودن قسم آن (۳۸۴/۱ ۳۸۷).

در کلام تفتازانی «ذات»، واژهای کلیدی است که از رهگذر آن می توان به تفسیر گفتار وی نشست. در گفتمان حکمی، ذات به ماهیّتی گفته می شود که دارای وجود خارجي است. خواجه در تجريد مي گويد: «و تُطلق... الذات و الحقيقة عليها [أي على الماهيّة] مع اعتبار الوجود» (نك: حلّى، كشفالمراد، ١٢٥؛ لاهيجي، ٢٣/٢). حكيم سبزواری نیز می نویسد: «ذات و حقیقت بر ماهیّتی که همراه با وجود خارجی است حمل می شود. از این روی باید گفت ماهیّت عنقا و نه ذات و حقیقت عنقا. بنابراین، ماهیّت اعمّ از آن دو است. امّا بسا که این فرق رعایت نشود و هر یک به معنای دیگری به کار رود» (۳۳۳/۲) . بر همین قیاس، در سخن تفتازانی نیز ذات هم می تواند به معنای ماهیّت ذهنی و مفهوم باشد و هم به معنای ماهیّت خارجی و مصداق. در صورت نخست، این پاسخ به همان راه حلّ پیشین در باب معدوم مطلق بازمی گردد. امّا در صورت دوم، كلام او را چنين مي توان تفسير كرد كه مصداق مجهول مطلق يعني همان که به ذهن نیامده حکمناپذیر است ولی مفهوم آن که تصور شده حکمپذیر است. نیز مصداق ناثابت در ذهن قسيم ثابت در ذهن است، امّا مفهوم آن قسم ثابت در ذهن. مصداق لاممكن التصور هم قسيم ممكن التصور است و مفهوم أن قسم ممكن التصور. همین پاسخ را در حلّ پارادوکس معدوم مطلق نیز می توان به کار برد، با این تفاوت که چون معدوم مطلق هیچ مصداقی ندارد باید نخست برای آن مصداق فرض کرد.

## ناسازوارههای همسرشت و همسرنوشت

ناسازوارهٔ معدوم مطلق را به گونهای دیگر نیز می توان تقریر کرد: از آنجا که

۱. «ذات» را در ادبیّات فلسفهٔ اسلامی، اطلاقات دیگری نیز هست. رک: مدرّس طهرانی، اَقاعلی، مجموعه مصنفات، ج۲، مقدّمه، تنظیم، تصحیح و تحقیق: محسن کدیور، انتشارات اطلاعات، تهران، ۱۳۷۸.

حمل یک چیز بر خودش ضروری است، پس وقتی معدوم مطلق را موضوع یک گزاره قرار میدهیم، می توانیم خودش را بر خودش حمل کنیم و بگوییم: «معدوم مطلق معدوم مطلق است». از سوی دیگر، چون هر مفهومی که در ذهن تقرر یابد فردی از موجود مطلق می باشد پس می توان گفت: «معدوم مطلق موجود است». بنابراین، تا کنون چهار تقریر از ناسازوارهٔ معدوم مطلق به دست داده شد:

۱- اخبارپذیری و اخبارناپذیری معدوم مطلق به روایت کاتبی؛

۲- معلوم بودن و معلوم نبودن معدوم مطلق به روایت همو؟

٣- معدوم بودن و موجود بودن معدوم مطلق به روايت قاضي عضد؛

۴- معدوم بودن و موجود بودن معدوم مطلق به روایت اخیر.

در کتابهای منطقی، فلسفی و کلامی افزون بر ناسازوارههای پیشگفته، شماری دیگر از گزارههای متناقض نما یاد می شوند که می توان مجموع آنها را از باب نام گذاری کل به جزء، خانواده ی ناسازوارهٔ معدوم مطلق نامید. از آنجا که این ناسازوارهها با ناسازوارهٔ معدوم مطلق هم سرشت اند، هم سرنوشت نیز خواهند بود؛ یعنی راه حلّی که برای این یک پیدا شود، برای آن دیگران هم به کار تواند رفت.

نمونههای زیر از آن جملهاند:

 ۱ - ناسازوارهٔ مجهول مطلق، که همانند ناسازوارهٔ معدوم مطلق به چند گونه تقریرپذیر است:

۱-۱- امکان و امتناع حکم بر مجهول مطلق که پیش از این در کلام تفتازانی خواندیم. تناقض در اینجا بر محور محمول است.

۱-۲- «مجهول مطلق اخبارپذیر نیست»؛ چراکه اخبار فرع بر تصور است و هر متصور ی معلوم؛ و از سوی دیگر، همین عدم اخبار خود اخبار است و \_ چنان که گفته شد \_ اخبار فرع بر تصور است و هر متصوری معلوم. پس مجهول مطلق هم باید مجهول باشد و هم معلوم. تناقض در این دو گزاره بر محور موضوع است.

۱-۳-از آنجا که حمل یک چیز بر خودش ضروری است، پس وقتی مجهول مطلق را موضوع یک گزاره قرار میدهیم میتوانیم خودش را بر خودش حمل کنیم و بگوییم «مجهول مطلق، مجهول مطلق است»، و از سوی دیگر، چون هر محمولی در ذهن حصول دارد و هر چه در ذهن حصول یابد معلوم است، پس میتوان گفت «مجهول مطلق معلوم است».

۲- ناسازوارهٔ «ناثابت در ذهن» و «لاممکنالتصور» را نیز بر همین سان می توان تقریر کرد. گذشته از آن، این دو مفهوم، خود به تنهایی، بی آن که جزء قضیه باشند نیز خودبرانداز می نمایند؛ چراکه متصور ند و ثبوت ذهنی دارند.

۳- هرگاه مفهوم عامّی را مقیّد یا مضاف گردانیم خاص می گردد. و همواره عام بر خاص صدق می کند. بنابراین، اگر عدم را به عدم اضافه کنیم مفهوم خاصّی چون عدم عدم به دست می آید که عدم عام بر آن صدق می کند و در نتیجه می توان گفت: «عدم عدم نوعی از عدم است». از سوی دیگر، چون نقیض هر چیزی سلب و عدم همان چیز است پس می توان گفت: «عدم عدم نقیض عدم است»، در حالی که نوعیّت و تقابل با یکدیگر ناساز گارند؛ زیرا نخستین مستلزم اندراج و دومین مستلزم انسلاب است.

۴- خِرَد به بداهت حکم می کند که «اجتماع دو نقیض ممتنع است». از دیگر سوی، چون هر حکمی وابسته به تصور موضوع است، پس اجتماع دو نقیض نیز باید تصور شود تا به امتناع آن حکم توان کرد. نیز می دانیم که هر متصوری موجودی ذهنی است، و موجود یا واجب است یا ممکن، و چون این موجود ذهنی واجب نیست، پس ممکن است. در نتیجه، «اجتماع دو نقیض ممکن است». همین سخن را دربارهٔ دور و تسلسل نیز می توان گفت، با این تفاوت که حکم به امتناع آنها بدیهی نیست.

۵- ناسازوارهٔ شریکالباری که بر دو گونه تقریرپذیر است:

۵-۱- برهانهای گوناگونی این گزاره را اثبات کردهاند که «شریکالباری ممتنع».

از دیگر سوی، چون هر حکمی وابسته به تصور موضوع است پس «شریک الباری» نیز باید تصور شود تا به امتناع آن حکم توان کرد. نیز می دانیم که هر متصور ی موجودی ذهنی است، و موجود یا واجب است یا ممکن، و چون این موجود ذهنی واجب نیست، پس ممکن است. در نتیجه می توان گفت: «شریک الباری ممکن».

۵-۲- از آنجا که حمل یک چیز بر خودش ضروری است، پس وقتی «شریک الباری» را موضوع یک گزاره قرار میدهیم می توانیم خودش را بر خودش حمل کنیم و بگوییم: «شریکالباری شریکالباری است»، از سوی دیگر، چون این مفهوم را تصور کرده ایم و هر متصوری موجودی ممکن است و هر موجود ممکنی مخلوق و آفریدهٔ خداوند است، پس می توان گفت: «شریکالباری مخلوق الباری است».

9- ناسازوارهٔ جزئی و کلّی. از آنجا که حمل یک چیز بر خودش ضروری است، پس وقتی «جزئی» را موضوع یک گزاره قرار میدهیم میتوانیم خودش را بر خودش حمل کنیم و بگوییم: «جزئی جزئی است» از سوی دیگر، چون مفهوم جزئی قابل انطباق بر مصداقهای بسیاری چون رضا و علی و کامران و... است جزئی نیست، بلکه کلّی است.

۷- حکیمان بر پایهٔ نگرهٔ وجود ذهنی بر آناند که هنگام علم به اشیای خارجی، ماهیّت آنها با حفظ ذاتیّات به ذهن می آید. بر این نگره چنین خرده گرفتهاند که بر این پایه هنگام تعقّل یک جوهر خارجی مانند انسان، آنچه به ذهن می آید نیز باید جوهر باشد، و این در حالی است که علم کیف نفسانی و عرض است. پس «جوهر ذهنی جوهر است» و در همان حال «جوهر ذهنی کیف نفسانی و عرض است».

۸- نحویان می گویند: «از فعل خبر نمی توان داد»، در حالی که همین خود اخبار است. از سوی دیگر، مثلاً می گویند: «ضَرَبَ فعل ماضی است» که این نیز اخبار از فعل است. همچنین، گفته می شود: «حرف، استقلال مفهومی ندارد»، در حالی که در این جمله حرف در جایگاه مبتدا قرار گرفته است و مبتدا اسم است و اسم استقلال مفهومی

دار د.

با دقّت در نمونههای یادشده سه گونه ناسازواره را در آنها می توان بازشناخت: نخست، تناقضی که در یک گزاره رخ می نماید، مانند گزارههای «معدوم و مجهول مطلق اخبارپذیر نیستند» که تناقض از درون محمول آنها آشکار می گردد. به دیگر سخن، یکی از دو گزارهٔ متناقض از متن دیگری بیرون می آید، نه از جای دیگر. دوم تناقضی که میان دو گزاره پدید می آید، مانند «جزئی جزئی است» و «جزئی کلی است». در این نمونهها یکی از دو گزارهٔ متناقض از جای دیگری حاصل شده است، نه از متن گزارهٔ نخست. سوم، تناقضی که در یک مفهوم مفرد نمودار می شود، پیش از آن که به قالب قضیه در آید مانند مفهوم «ناثابت در ذهن» و «لاممکن التصور». ا

از سوی دیگر، گاه یکی از دو گزارهٔ متناقض در قالب حمل شیء بر خود است مانند این دو گزاره: «شریکالباری شریکالباری است» و «شریکالباری مخلوقالباری است». گاه نیز هیچ یک از آن دو چنین نیست، مانند این دو: «شریکالباری ممتنع» و «شریکالباری ممکن ». در گونهٔ نخست راه فروگشودن ناسازواره چندگانگی حمل است و در دیگری چندگانگی موضوع. در بخشهای آینده این نکته آشکارتر خواهد شد.

دستیافتن به در کی درست از راه حلّ های ملّاصدرا وابسته به فراهم آمدن مقدّ ماتی دربارهٔ تناقض و حمل است که در دو بخش آینده به آن می پردازیم.

#### دربارهٔ تناقض

غیریّت (این نه آنی) از عوارض ذاتی کثرت است و آن خود بر دو گونه است: ذاتی و غیرذاتی. غیریّت ذاتی را تقابل گویند و آن را به «امتناع اجتماع دو چیز در یک محلّ، از یک جهت، و در یک زمان» تعریف کردهاند. تقابل، خود بر چهار گونه است:

 رک: جوادی آملی(۱، ق۳، ص۳۷۹). در این منبع تقسیم سه گانه ناسازواره ها از شرح منظومه حکیم سبزواری نقل شده است، بی ذکر نشانی. من آن را در شرح منظومه جستم، اما نیافتم.

تقابل سلب و ایجاب، تقابل عدم و ملکه، تضایف و تضاد.

حکیمان بزرگی چون سهروردی، ابنسینا و ملّاصدرا تقابل سلب و ایجاب را هم در قضایا و هم در مفردات روا می دانند. شیخ اشراق در مطارحات می نویسد: «از جملهٔ تقابلها تقابل ایجاب و سلب است، خواه در قضیّه باشد، چنانکه می گویی: زید سفید است و زید سفید نیست، و خواه در غیر قضیّه، مانند سفیدی و ناسفیدی. پس دانستی که آن کس که می گوید تناقض همان تقابل سلب و ایجاب است ٔ خطا کرده است؛ زیرا بر پایهٔ اصطلاح منطقیان، قضیّه در مفهوم تناقض دخیل است و آنان تناقض را به اختلاف دو قضیه در ایجاب و سلب... تعریف کردهاند. پس باید که قضیه در تعریف آن برگرفته شود. اما تقابل در حقیقت میان خود نفی و اثبات است و دو قضیّه متقابل اند، نه از آن روی که دو قضیّهاند و نه به اعتبار موضوع، بلکه به اعتبار سلب و ایجابی که مضاف به یک چیز است» (مجموعه مصنّفات شیخ اشراق، ۳۱۳/۱). صدرالمتألهین نیز با شیخ اشراق همداستان است و در مقام استشهاد از شیخالرئیس چنین روایت می کند که «دو متقابل به سلب و ایجاب اگر صدق را برنتابند بسیطاند [= مفردند]، مانند الفرسيَّة و اللافرسيَّة، وگرنه مركّباند [= قضيهاند] مانند زينٌ فرسٌ و زينٌ ليس بفرس» (الحكمهٔ المتعالیهٔ، ۸۸/۲). حاصل آن كه تقابل سلب و ایجاب هم در مفردات جاری است و هم در قضایا. قسم دوم را تناقض مینامند که تقابل آن، بالذات از آن سلب و ايجاب است و بالعرض از آن قضيّه.

در برابر، کسانی چون خواجه نصیرالدین طوسی و علّامه طباطبایی تقابل سلب و ایجاب را در قضایا روا میدانند و نه در مفردات. عبارت خواجه در تجرید چنین است: «...السلب و الایجاب و هو راجع الی القول و العقد» (حلّی، کشف/لمراد، ۱۵۹). اگر «قول و عقد» به معنای قضیّه باشد ظاهر عبارت آن است که تقابل سلب و ایجاب در قضیّه است، نه در مفرد. ملّاصدرا پس از گزارش و سنجش سخن خواجه می گوید: اگر

۱. یعنی تقابل سلب و ایجاب را مساوی با تناقض میداند، نه اعم از آن.

\_

مراد از سلب و ایجاب \_ چنان که برخی از شار حان گفته اند \_ ادراک وقوع و عدم وقوع باشد سخن وی پذیرفتنی است؛ زیرا ادراک وقوع و ادراک عدم وقوع اموری عقلی اند و بر نسبت وارد می شوند که آن نیز امری عقلی است. ادراک وقوع نسبت و ادراک عدم وقوع نسبت اگر در ظرف ذهن بماند «عقد» نامیده می شود که به معنای اعتقاد است، و اگر در قالب لفظ در آید «قول» (شیرازی، صدرالدین، الحکمهٔ المتعالیه، ۱۸۹۲). لاهیجی در شوارق الالهام (۲۳۵/۲) عبارت تجرید را چنین آورده: «و هو راجع الی القول و العقل» سپس قول را به وجود لفظی و عقل را به وجود ذهنی تفسیر کرده است. بنابراین، سخن خواجه به این معنا است که تقابل سلب و ایجاب تنها در ذهن و زبان رخ می نماید و نه در خارج؛ چراکه تقابل نسبت است، و نسبت بر دو سوی خود استوار است، و یکی از دو سوی نسبت در این قسمِ تقابل عدم است، و عدم اعتباری ذهنی است و مصداق خارجی ندارد. این چیزی است که ملاصدرا خود بدان معترف است و است و مصداق خارجی ندارد. این چیزی است که ملاصدرا خود بدان معترف است و بخش از احکام تقابل سلب و ایجاب می داند. حکیم سبزواری نیز در پانوشت این بخش از اسفار با استناد به شوارق سخن خواجهٔ طوسی را با همین بیان توجیه کرده است.

علّامه طباطبایی نیز مانند ملّاصدرا بر آن است که این قسم از تقابل، بالذات میان سلب و ایجاب است و بالعرض میان دو قضیّه. امّا از سوی دیگر، تقابل میان مفردات را از رهگذر انحلال به قضیّه تبیین میکند؛ یعنی از دیدگاه ایشان تقابلِ سلب و ایجاب ذاتاً میان مفردات برقرار نیست. استدلال ایشان چنین است که اگر ما یک مفهوم ـ مانند انسان ـ را بدون اعتبار وجود و تنها از آن روی که مفهوم است نفی کنیم آن گاه مفهوم دیگری به دست خواهد آمد ـ مانند ناانسان ـ که جدا و منعزل از مفهوم نخست است. امّا این جدایی و انعزال به معنای تناقض نیست؛ زیرا همه مفاهیم از یکدیگر منعزلاند ولی چنین نیست که متناقض هم باشند. پس میباید که در مفهوم نخست وجود و در مفهوم دوم عدم را اعتبار کرد، همچون وجود انسان و عدم انسان. در این صورت آن دو

مفهوم به دو هلیّت بسیط، مانند «انسان موجود است» و «انسان موجود نیست»، انحلال می یابند و تقابل در پایه نخست میان سلب و ایجابی است که در این دو گزاره هست، و در پایه دوم میان خود این دو گزاره، و در پایه سوم میان دو مفهوم مفردی که به این دو تحلیل شدهاند. در مرکّبهای ناقص، مانند سفیدی برف و ناسفیدی برف، نیز همین بیان جاری است، با این تفاوت که آنها به هلیّات مرکّبی چون «برف سفید است» و «برف سفید نیست» تحلیل می شوند (طباطبایی، نهایهٔالحکمهٔ، ۱۹۰؛ شیرازی، صدرالدین، الحکمهٔ المتعالیهٔ، ۲۸۸۸ پانوشت).

فلسفيان و منطقيان از ديرباز در تناقض قضايا هشت وحدت را شرط كردهاند: وحدت موضوع، محمول، اضافه، شرط، زمان، مكان، جزء و كلّ، قوّه و فعل (طوسى، الساس الاقتباس، ۹۷). چنان كه گفته مى شود، ملّاصدرا وحدت حمل را هم به اين وحدتهاى هشتگانه افزوده است، امّا از برخى از عبارتهاى وى چنين برمى آيد كه وحدت حمل پيش از او نيز معتبر بوده است. در اسفار (۲۸۷/۱) مى خوانيم: «و لذلك اعتبرت فى التناقض وحدة اخرى سوى الشروط الثمانية المشهورة و تلک هى وحدة الحمل». و در الشواهد الربوبية (۲۹) آمده است: «و لهذا اعتبروا فى شرائط التناقض وحدة اخرى من جملة الوحدات و هى وحدة الحمل». ميرداماد نيز مى گويد: «و لذلك أعتبر فى وحدات التّناقض وحدة الحمل فوق الوحدات الثّمان» (مصنّفات ميرداماد، ۷۲).

## دربارهٔ حمل و اقسام آن

از عوارض ذاتی وحدت، هوهویّت (این همانی) است که به معنای اتّحاد است و اتّحاد نیز عبارت است از اشتراک دو امر متغایر در یک چیز. حمل نیز درست به همین معنا است. پس هوهویّت، اتّحاد و حمل با یکدیگر برابرند. به دیگر سخن، حمل همان مطلق اتّحاد است. از این روی، حمل میان هر دو چیزی که از جهتی اختلاف و از جهتی اتّحاد داشته باشند، روا است. این معنای عامّ حمل است که تماثل (اتحاد در نوع

و اختلاف در عوارض شخصی)، تجانس (اتحاد در جنس و اختلاف در نوع) و ... را دربر می گیرد، آن سان که می توان گفت: «زید عمرو است»، از آن روی که در انسانیّت متّحدند، و «انسان اسب است»؛ چراکه در حیوانیّت مشترکاند.

امّا در معنای خاص، حمل عبارت است از اتّحاد در وجود (ذهنی یا خارجی). حال اگر موضوع و محمول افزون بر اتّحاد وجودی اتّحاد مفهومی نیز داشته باشند، باید نوعی اختلاف میان آن دو اعتبار کرد، مانند اختلاف به اجمال و تفصیل، در آنجا که حد را بر محدود حمل می کنیم و می گوییم: «انسان حیوان ناطق است»، یا اختلاف به ابهام و تحصل، آنجا که جنس یا فصل را بر نوع حمل می کنیم و می گوییم: «انسان حیوان است» یا «انسان ناطق است»؛ چرا که جنس همان نوع است، امّا در مقام ابهام، و فصل نیز همان نوع است، امّا در مقام ابهام، و فصل نیز همان نوع است، امّا در مقام تحصل. از همین دست است اختلاف در تأکید و دفع توهم مغایرت، چنان که نخست چیزی را مسلوب از خویش و مغایر با خود فرض کنیم و سپس برای تأکید بر امتناع سلب شیء از خود و دفع توهم مغایرت، خودش را بر خودش حمل کنیم و بگوییم: «انسان انسان است». چنین حملی را که موضوع و محمول آن در مفهوم اتّحاد و در یک امر اعتباری اختلاف دارند «اوکی ذاتی» مینامند، اوکی، از آن روی که اوکی الصدق است و ذاتی بدان سبب که تنها در ذاتیات باب ایساغوجی روا است.

امًا اگر موضوع و محمولی که در وجود خارجی یا ذهنی اتّحاد دارند در مفهوم مغایرت داشته باشند آن حمل را «شایع صناعی» گویند. شایع است به این دلیل که در میان عموم شیوع دارد، و صناعی است از آن روی که در صناعتهای علمی به کار می رود، مانند «ایران سرزمینی زیباست»، «ابر آذاری بر آمد، باد نوروزی وزید»، «کلسیّم کُلُرید مرکب از دو اتم کلسیم و یک اتم کُلُر است» و «لگاریتم حاصل ضرب دو عدد برابر است با مجموع لگاریتمهای آن دو عدد» (رک: شیرازی، صدرالدین، الحکمهٔ

المتعالية، ١٨٥/١ و ٢/٧٨ و ٧٩؛ همو، الشواهد الربوبية، ٢٨؛ طباطبايى، نهاية الحكمة، ٢٨هـ ١٨٥١؛ همو، بداية الحكمة، ١٠٧، سبزوارى، ٣٩١؛ لاهيجى، ١٠٩٠؛ حسينى تهرانى، ١٠٥؛ حائرى يزدى، هرم هستى، ١٩٨).

یادآورد چند نکته در اینجا بایسته به نگر میرسد:

۱- چنان که پیش از این به اشارت گفتیم، حمل چه او کی باشد چه شایع، موضوع و محمول در وجود \_ یا به بیان دقیق تر در افراد و مصادیق \_ اتّحاد دارند. امّا حمل او کی افزون بر اتّحاد مصداقی، اتّحاد مفهومی نیز دارد. پس اثبات اتّحاد مفهومی در حمل او کی به معنای نفی اتّحاد مصداقی نیست؛ چراکه هرگاه مفهوم واحد باشد ناگزیر مصداق هم واحد خواهد بود. این مطلب را با یک برهان خلف می توان اثبات کرد. فرض کنیم در گزاره ای چون «الف الف است»، موضوع و محمول که وحدت مفهومی دارند مصادیق متباینی چون ب و ج داشته باشند، آنگاه ب مصداق موضوع خواهد بود ولی مصداق محمول نه، و ج مصداق محمول خواهد بود و مصداق موضوع نه. این بدان معناست که ب و ج مصداق الف باشند و مصداق الف نباشند؛ زیرا موضوع و محمول چیزی جز الف نیست. با این همه، باید به یاد داشت که در حمل او کی همواره از مقام مصداق چشم می پوشیم و تنها به مقام مفهوم نظر می دو زیم.

۲- پیش از این، گفته آمد که حمل جنس و فصل بر نوع حمل او الی است. بنابراین، گزارههایی چون «انسان حیوان ناطق است»، «انسان حیوان است» و «انسان ناطق است» همه دارای حمل او الی اند. امّا این بدان شرط است که در این گزارهها تنها بر مفهوم چشم بدوزیم و نگاه را یکسره از مصداق برگیریم. ولی اگر در همین گزارهها نظر به مصادیق و افراد خارجی داشته باشیم، حملِ آنها شایع خواهد بود، بهویژه اگر آنها را در قالب محصورات بیان کنیم و بگوییم: «هر انسانی حیوان ناطق است»؛ زیرا محصورات دارای عقد است»، «هر انسانی حیوان است» و «هر انسانی خوان است» و دهر انسانی حیوان دارای عقد

وضع و عقد حمل اند و مُفاد آنها چنین است: چیزهایی که مصداق مفهوم موضوع اند مصداق مفهوم محمول نیز هستند. پس معنای گزاره «هر انسانی ناطق است» این است: یکایک چیزهایی که مصداق مفهوم انسانند مصداق مفهوم ناطق هم هستند.

هوشمندی می تواند گفت که شایع بودن حمل در گزارهٔ «هر انسانی حیوان ناطق است» این لازم را در پی دارد که در حمل شایع نیز به سان حمل او لی مغایرت اعتباری موضوع و محمول بسنده باشد و مغایرت مفهومی آن دو بایسته نباشد؛ زیرا در این گزاره موضوع و محمول افزون بر اتّحاد مصداقی اتّحاد مفهومی نیز دارند و اختلافشان تنها به یک امر اعتباری، یعنی به گشود و بست مفهومی است. در پاسخ می گویم که بدین لازم پایبندم و گواهم بر این مدّعا عبارتی است از صدرالمتألهین: «هوهویت اعبارت است از اتّحاد میان دو چیز در وجود و آن دو به وجهی از وجوه متغایر و در وجود خارجی یا ذهنی متّحدند» (الحکمهٔ المتعالیهٔ،۲/۷۸). همان گونه که می بینیم شرط شایع بودن حمل تنها همین است که دو چیز اتّحاد وجودی و نیز گونهای تغایر داشته باشند، خواه مفهومی و خواه اعتباری.

راه دیگری که می توان پیش نهاد این است که گشود و بست مفهومی و مغایرت به اجمال و تفصیل را یک مغایرت واقعی و نفس الامری به شمار آوریم، نه اعتباری. به این معنی که مفهوم بازگشوده و تفصیل یافتهٔ محمول مرحله و مرتبهای از همان مفهوم فروبسته و مجمل موضوع است، و این تغایر اگر چه واقعی است، سبب دوگانگی مفهوم نمی شود، به خلاف حمل شیء بر خود که هیچگونه مغایرت واقعی در آن وجود ندارد.

به هر روی، مسلّم است که پارهای از گزارهها، مغایرت موضوع و محمولشان تنها به اجمال و تفصیل است و با وجود این ناظر به مقام مصداق اند نه مقام مفهوم، و

 ۱. حکیم سبزواری در پانوشت این بخش از اسفار، هوهویّت را، در این جا، به حمل شایع تفسیر کرده است و دنباله متن نیز همین معنا را تأیید می کند.

به همین دلیل چارهای نیست جز این که حملشان را شایع به شمار آوریم، و از سوی دیگر، یا در حمل شایع هم مغایرت اعتباری را بسنده بدانیم و یا مغایرت به اجمال و تفصیل را اعتباری ندانیم.

۳- گاه در یک گزاره مفهوم موضوع خود مصداقی است برای مفهوم محمول. حمل در چنین گزارهای نیز شایع است، چنان که «شیء شیء است به حمل او ای و در عین حال «شیء شیء است به حمل شایع»؛ چراکه مفهوم شیء خود مصداق مفهوم شیء است نیز چنان که «جزئی است، به حمل او ای و در عین حال «جزئی جزئی است، به حمل او ای که یک موجود متشخص جزئی است، به حمل شایع»؛ زیرا مفهوم جزئی از آن روی که یک موجود متشخص ذهنی است مصداق مفهوم خودش می باشد.

۴- علّامه طباطبایی (ره) بر این نکته پای می فشارد که جنس عرض عام فصل، و فصل و علم فصل عرض خاص جنس است و بنابراین حمل جنس و فصل بر یکدیگر حمل شایع است (نهایهٔ الحکمهٔ، ۱۰۲). امّا برخی این گونه حمل را هم اوّلی می دانند (جوادی آملی، ج۱، ق۴، ص۱۸۵) و کسانی حمل جنس بر نوع را شایع (مظفر، ۸۲). بعضی بر آناند که حمل شایع ذاتی قسم دیگری از حمل است که در آن ماهیّت بر فرد بالذات حمل می شود و اگرچه اتّحاد موضوع و محمول آن تنها در وجود است، امّا آن را باید ذاتی دانست، ذاتی به معنای بی واسطه، نه به معنای ذاتی باب ایساغوجی (حائری یزدی، هرم هستی، ۲۲۲؛ همو، کاوشهای عقل نظری، ۱۷۳، پاورقی ۲۰۱).

۵- گاه «حمل او ّلی و شایع» قید موضوع است، نه وصف حمل. در گزارههایی از این دست حل ّ تناقض ظاهری در واقع به چندگانگی موضوع است، نه چندگانگی حمل. برای نمونه، شکی نیست که در گزارهای چون «اجتماع نقیضان ممکن است، به حمل او ّلی» موضوع و محمول تغایر مفهومی دارند، به ویژه اگر بدانیم که «حمل امکان و سایر لوازم ماهیّت بر ماهیّت، حمل شایع است نه او ّلی» (طباطبایی، نهایهٔ الحکمهٔ، ۵۸). پس در این گزاره، قید «به حمل او ّلی» از آن موضوع است، نه حمل، و مراد این

است که مفهوم اجتماع نقیضان که موجودی ذهنی است، ممکن است. از این روی، برای پیشگیری از لغزشها و سرگردانیها \_ به ویژه در مقام آموزش به نوآموزان \_ بهتر است این تعبیر به کار نرود و یا اگر به کار میرود همواره پس از موضوع و همراه با کسره بیاید. یعنی مثلاً بگوییم «اجتماع نقیضان به حمل اوّلی ممکن است».

9- مصداقهایی که مایهٔ اتحاد موضوع و محمول هستند دو گونهاند: مصداقهای وجودی و مصداقهای عدمی. گونهٔ نخست خود سه قسم دارد: ذهنی، خارجی، و فرضی. در یک گزارهٔ منطقی مانند «در شرطیِ متّصل مقدّم و تالی متلازماند» مصداق در ذهن وجود دارد و اتّحاد موضوع و محمول در همین مصداق ذهنی است و این زیانی به شایع بودن حمل نمی رساند. در یک گزارهٔ تجربی مانند «کلسیّم کُلُرید مرکب از دو اتم کلسیم و یک اتم کُلُر است» موضوع و محمول در مصداق خارجی اتّحاد دارند، و در گزارهای مانند «دو خدا تباه کنندهٔ هستی اند» موضوع و محمول در وجود فرضی متّحدند.

امًا مصداق عدمی چیست؟ آیا این واژه معنایی متناقض ندارد؟ در گزارهای چون «معدوم مطلق اخبارناپذیر است» مصداق معدوم مطلق نه در ذهن وجود دارد و نه در خارج. آری، مفهوم آن در ذهن موجود است و همان است که موضوع گزاره واقع شده است. برای آن، وجود را هم نمی توان فرض کرد؛ زیرا موجود فرضی افزون بر آن که مصداق معدوم مطلق نیست، ملاک اخبارپذیری است نه اخبارناپذیری. پس بهناچار باید برای آن مصداقهای مفروض معدوم در نظر گرفت؛ یعنی عقل یک ظرف عدم و یک سرزمین نیستی فرض می کند که در آن معدومهای فراوانی با حفظ معدومیت تقرر دارند. مفهوم معدوم مطلق و مفهوم اخبارناپذیر در همین مصداقهای عدمی اتّحاد دارند آنچه گفته آمد بر بنیاد تحلیلی ویژه از گزارههای غیربتی است که در بخشهای آینده در تبیین آن باره بیشتر سخن می گویم. از همین روی، بر این پیشنهاد پای می فشرم که در تبیین

اقسام حمل همواره به جای «اتّحاد وجودی» و مانند آن، واژهٔ «اتّحاد مصداقی» را به کار بندیم تا اتّحاد در مصداقهای مفروض معدوم را هم در بر بگیرد.

اکنون که مقدماتی در باب تناقض، حمل، و اقسام آن فراهم آمد، نوبت آن است که با کاوش در نوشته های ملّاصدرا پاسخ های او را تبیین کنیم.

# راهحلّهای صدرالمتألّهین

ملّاصدرا در بخشهای گوناگونی از *اسفار* و دیگر نوشتههایش به دشوارهٔ معدوم مطلق و تبیین پاسخ آن پرداخته است. از آن میان در *شرح و تعلیقه بر الهیّات شفا* (۱۲۱/۱ و۱۲۲) پس از بیان سخن ابن سینا مینویسد: «می توانی گفت که این گزاره \_ المعدوم المطلق لايخبر عنه \_ خودبرانداز است؛ زيرا عدم اخبار خود اخبار است. اين ايراد همانند شبهه مشهور مجهول مطلق است و پاسخ آن نيز همان پاسخ. انديشهمندان راههای بسیاری برای فروگشودن آن پیش نهادهاند، امّا هیچیک راه به جایی نمیبرد و ما به فضل و بخشش خداوند گره از كار فروبستهٔ آن گشودهایم و راهحلّی یافتهایم كه چیزی بر آن نتوان افزود و شکّی در آن نتوان کرد. چکیدهٔ آن راهحلّ چنین است: گزارهٔ یادشده سخنی درست است و خود را نقض نکرده؛ زیرا در آن به سان قضایای متعارف از افراد معدوم مطلق خبری داده نشده است؛ چرا که اصلاً فردی ندارد، نه در خارج و نه در ذهن. نیز همچون قضیهٔ طبیعی از طبیعت معدوم مطلق هم اخبار نشده است چون طبیعتی ندارد. بلکه در آن بر مفهوم و عنوان یک امر سراسر پوچ حکم شده است و آن مفهوم خود از افراد موجود است، نه فردی برای خود. امّا همین مفهوم به حمل اوّلی بر خودش حمل می شود... ؛ زیرا موجود و معدوم به شرط وحدت موضوع متناقض اند، امّا اگر از یکی مفهوم را بخواهیم و از دیگری موضوع (موضوع خارجی/ مصداق) را، تناقضي پديد نمي آيد. بنابراين، مفهوم معدوم مطلق در همان حال كه معدوم مطلق است مى تواند موضوع براى موجود باشد، به سبب اختلاف در حمل اوّلى و شايع. در اين خبر و حکم نیز دو اعتبار متناقض با هم جمع شدهاند، امّا نه از جهت تناقض؛ زیرا درستی حکم به عدم حکم و درستی اخبار از این روی است که موضوع این قضیه یعنی معدوم مطلق، فردی از افراد موجود مطلق است و این که می گویند معدوم مطلق هیچ وجودی ندارد بدین معنا است که آن چیزی که این مفهوم بر آن صدق می کند هیچ وجودی ندارد و منافاتی با این ندارد که مفهوم و عنوان، موجود باشد».

دقت در عبارتهای ملّاصدرا آشکار میسازد که در این بخش دو تقریر از ناسازواره مطرح شده است: تقریر ۱ و ۴. نیز دو پاسخ: چندگانگی موضوع و چندگانگی حمل. چکیدهٔ سخن وی در پاسخ به تقریر ۱ این است که گزارهٔ «المعدوم المطلق لایخبر عنه» دو موضوع دارد: مفهوم معدوم مطلق و مصداقهای فرضی این مفهوم. نخستین، فردی از افراد موجود است و می توان از آن خبر داد، و دومین هیچگونه وجودی ندارد و از همین روی نمی توان از آن خبر داد. حاصل گفتار وی در پاسخ به تقریر ۴ این است که معدوم مطلق معدوم مطلق است به حمل اولی، و موجود است به حمل شایع.

وی در اسفار پس از بیان این که وجود ضد و مثل ندارد به تبیین این نکته می پردازد که وجود با هیچیک از مفاهیم، حتی با مفهوم عدم منافات ندارد؛ چراکه هیچ مفهومی نیست مگر آن که در خارج و یا در ذهن تحقق دارد. بنابراین، مفاهیم عدمی و صفات سلبی اگرچه در دامان نیستی اند، از سویی به آغوش هستی بازمی گردند و فراهم نیامدن امور همستیز و ناهمساز در ظرف خارج که لایهای از لایههای وجود و پایهای از پایههای هستی است، با فراهم آمدن آنها در مطلق هستی ناسازگار نیست. این که وجود منافی عدم است نه از آن روی است که عدم مفهومی است در کنار دیگر مفاهیم، که با این نگرش عدم از اتصاف به وجود مطلق تن نمی زند و از پذیرش لگام هستی سر نمی کشد، بل که از این نگرگاه همانند دیگر معانی عقلی و مفاهیم کلی امکان پوشش جامهٔ وجود را به گونهای دارد. آن چیزی که از شمول هستی سر بازمی زند و در

زیر چتر وجود جای نمی گیرد، مصداق فرضی مفهوم عدم است، همان که عقل در چارچوب یک گزارهٔ غیر بتّی فردی برای عدم فرضش می کند. به دیگر سخن، و هم برای مفهوم عدم، موصوف و مصداقی برمی سازد و سپس به هیچی و پوچی همین مصداق فرضی حکم می کند نه آن مفهوم؛ چراکه آن مفهوم در ذهن پدیدار است و وجود دارد.

وی پس از این به تبیین نکتهٔ دیگری می پردازد و می گوید: «مطلق وجود که دربرگیرندهٔ هر چیزی است که به گونهای تحقق و ثبوت دارد، با عدم مطلق که مساوق سلب همهٔ وجودها است متقابل است. اما این دو از یک نگاه دیگر متقابل نیستند. وقتی معدوم مطلق را تصور می کنیم و تنها و تنها در خود این مفهوم نظر می کنیم، آن را یکسره از وجود تهی می بابیم؛ زیرا در این نگرش هر گونه وجودی از آن سلب شده است. اما همین نگرش خود گونهای وجود، و همین رهایی گونهای درآویختگی، و همین جدایی گونهای درآمیختگی، و همین برهنگی گونهای پوشیدگی است؛ زیرا این نگرش و اعتبار خالی از نحوهای تصور نیست و تصور وجودی است ذهنی. پس آن نیز فردی از افراد مطلق وجود است». سپس می نویسد: «بنگر به فراگیری نور هستی و گستردگی فیض آن که چه گونه بر همهٔ مفاهیم و معانی پرتو می افکند حتّی بر مفهوم گستردگی فیض آن که چه گونه بر همهٔ مفاهیم و معانی پرتو می افکند حتّی بر مفهوم ناچیز (لاشیء) و نیستی مطلق و ممتنع الوجود، از آن روی که مفاهیمی تمثل یافته در ناخی هستند، نه بدان جهت که سلب و نیستی اند» (الحکمهٔ المتعالیهٔ، ۲۳۳۲/۱).

از رهگذر این دو نکته است که وی دو شیوهٔ متفاوت برای گرهگشایی از این ناسازواره پیش می نهد:

۱- عقل می تواند همهٔ مفاهیم حتّی عدم خودش، عدم عدم، معدوم مطلق، معدوم مطلق، معدوم مطلق، معدوم در ذهن و همه ممتنعات را تصور کند و می تواند مجهول مطلق، مفهوم نقیضان و مفهوم حرف را اعتبار نماید، و سپس احکامی را بر آنها بار کند، چنان که عدم اخبار را بر مجهول مطلق، و امتناع اجتماع را بر نقیضان، و عدم استقلال مفهومی را بر حرف.

این نه از آن روی است که آنچه تصور می کند ذات مجهول مطلق، و حقیقت نقیضان، و فرد حرف، و شخص عدم مطلق، و خود شریکالباری است؛ زیرا هر چیزی که در عقل یا وهم تقرر میباید، به حمل شایع در شمار موجودات امکانی است. بنابراین، همهٔ این مفاهیم اگرچه به حمل او کلی بر خود حمل می شوند، هیچ یک به حمل شایع بر خود حمل نمی شوند؛ زیرا این مفاهیم (معدوم مطلق، ممتنع، شریکالباری) هیچ فرد و مصداقی در خارج یا ذهن ندارند تا به حمل شایع بر آنها صدق کنند، بلکه عقل با تعمّل و تکاپوی خود افراد و مصادیقی را که سراپا هیچی و پوچیاند و به هیچ روی امکان تحقّق ندارند، برای این مفاهیم فرض می کند، سپس به سبب وجود ذهنی همین گزارهٔ حملی غیربتی است، در قوهٔ یک شرطی لزومی که مقدیم و تالی آن هر دو کاذب هستند. بنابراین، از مفهوم معدوم مطلق از آن روی که در ذهن تمثّل یافته است می توان خبر داد، هر چند به بی خبری؛ و از آن نمی توان خبر داد، به اعتبار افراد مقدیری که عقل برای آن فرض کرده است. همچنین است گزارههای همتای آن، مانند مجهول مطلق و سبل که هر مفهومی که ذاتش در ذهن ارتسام نمی یابد، خواه به سبب غایت بطلان، مانند بل که هر مفهومی که ذاتش در ذهن ارتسام نمی یابد، خواه به سبب غایت بطلان، مانند ممتنعات و خواه به دلیل شدیت تحصیل، مانند واجب الوجود.

نکتهای که نباید فراموش کرد این است که مفاهیم یادشده در این جا دو گونهاند که نباید همه را به یک چوب راند. نخست مفاهیمی چون معدوم مطلق، ممتنع و شریکالباری؛ و دوم مفاهیمی مانند مجهول مطلق، معدوم در ذهن وحرف. پاسخ ملاصدرا دربارهٔ دستهٔ نخست روا است؛ زیرا این دسته از مفاهیماند که هیچ مصداقی ندارند و ذهن برای آنها مصداق فرض میکند. امّا دستهٔ دوم دارای مصادیق عینی و واقعیاند؛ زیرا موجود خارجی می تواند مصداق مجهول مطلق و معدوم در ذهن باشد. مجهول مطلق آن نیست که هیچ موجودیتی ندارد؛ آن است که هیچ معلومیتی ندارد. بنابراین، چیزی که در خارج وجود دارد، امّا ما هیچ گونه علمی بدان نداریم، مصداق

عینی مجهول مطلق و معدوم در ذهن است، نه مصداق فرضی آن. برای نمونه، به تازگی دانشمندان افزون بر ۱۲۰ عنصر شناخته شده، عنصر جدیدی را هم کشف کردهاند. همین عنصر جدید پیش از کشف، مصداق عینی مجهول مطلق و معدوم در ذهن بوده است. مطلب دربارهٔ «حرف» هم که بسیار روشن است. حرف دارای مصادیق عینی در زبان است.

۲- اگر تنها و تنها به درون مفهوم معدوم مطلق چشم بدوزیم و با این نگرش ویژه به این مفهوم بنگریم، آن را از همهٔ وجودهای خارجی و ذهنی تهی خواهیم یافت و چیزی جز همین مفهوم را در درون آن نخواهیم دید. با این نگرش و اعتبار هیچ محمولی را بر آن حمل نتوان کرد، مگر خود همین مفهوم را. این ملاک امتناع حکم است. امّا از سوی دیگر، چون مطلق اعتبار و تصور یک چیز اگرچه در ضمن عدم اعتبار و عدم تصور باشد نحوهای از انحای وجود آن چیز است، پس مفهوم معدوم مطلق با این نگاه پذیرای وجود است و این خاستگاه امکان حکم است، هرچند حکم به سلب حکم.

همچنین است مجهول مطلق؛ یعنی اگر تنها و تنها به درون مفهوم مجهول مطلق نگاه بدوزیم آن را از هرگونه معلومیّتی برهنه خواهیم یافت، حتّی از معلوم بودن به همین وجه این خود دست آویز امتناع اخبار است؛ زیرا با این نگرش هیچ محمولی را به جز خود همین مفهوم نمی توان بر آن حمل کرد. امّا از آن روی که همین نگرش خود نحوه ای از آنحای معلومیّت این مفهوم است، پس این مفهوم در ضمن سلب معلومیّت آمیخته به معلومیت است، و این ملاک امکان اخبار است، هرچند اخبار به عدم اخبار. بنابراین، موضوع این گزارهها دو جهت دارد که مایهٔ پذیرش دو محمول متناقض می گردد.

پس از این ملّاصدرا کلامی را از خواجهٔ طوسی نقل میکند و میگوید که وی نیز در نقد محصّل به این پاسخ اشاره کرده، اَن جا که گفته است: رفع ثبوت مطلق که شامل ثبوت خارجی و ذهنی است از رهگذر آنچه که از بُن ثابت و متصوّر نیست، تصور می شود و حکم کردن بر آن از حیثی که چنین تصوری است، درست است، ولی از آن جهت که ثابت نیست، درست نیست (الحکمهٔ المتعالیهٔ، ۳۳۱/۱۳۳۵ نیز نک: طوسی، تلخیص المحصّل، ۱۶۲؛ علامه حلّی، کشف المراد، ۱۰۱).

دوگانگی پاسخهای صدرالمتألهین را اگرچه با دقّت در اسفار می توان دریافت، امّا در تعلیقهٔ شرح حکمهٔ الاشراق با عبارت «و فیه وجه آخر» (۱۰۴) آشکارا بدان رهنمون شده است.

حاصل آن که پاسخ نخست از رهگذر چندگانگی موضوع است؛ یعنی این گزاره دو موضوع دارد: موضوع نخست مفهوم است که موجودی ذهنی است و از این روی می توان از آن خبر داد و بر آن حکم کرد و محمولهایی چون موجود، ممکن عام، عرض، علم، کیف نفسانی و... را بر آن حمل کرد؛ و موضوع دوم افراد فرضی این مفهوم است که پوچی محضاند و از آنها خبری نمی توان داد. به دیگر سخن، معدوم مطلق به حمل اولی اخبار پذیر است و معدوم مطلق به حمل شایع اخبار پذیر نیست (قیدها از آن موضوع هستند نه حمل). اما در پاسخ دوم موضوع واحد دارای دو جهت است: یکی صرف مفهوم که در ذات خود از هرگونه موجودیّت و معلومیّتی خالی است و از این روی هیچ محمولی را جز خود نمی پذیرد (یعنی معدوم مطلق به حمل اولی اخبار پذیر نیست)؛ و دیگر موجودیّت و معلومیّت ِ همین نگرش که مایهٔ اخبار به عدم اخبار می شود.

یادآورد چند نکته در این جا بایسته است: نخست آن که اگر چه در نوشتههای گوناگون، عبارتهای«به حمل او ّلی و شایع» به کار رفتهاند، امّا هیچیک از این دو پاسخ از رهگذر چندگانگی حمل نیست. دو دیگر این که در پاسخ نخست، حمل او ّلی، به عنوان قید موضوع، ملاک اخبار است، اما در پاسخ دوم ملاک عدم اخبار. باید گفت که این نیز یک اشتراک لفظی است؛ زیرا در پاسخ نخست وقتی موضوع مقیّد به قید حمل

می شود، مراد مفهوم موضوع است، امّا از آن روی که موجودی ذهنی است. ولی در دومی مراد مفهوم موضوع است، تنها از آن روی که مفهوم است. کاربرد همین واژگان ناروا و نابسامان، خطاها و دشواری هایی را در فهم این مطلب نه چندان سخت پدید آورده است که در سطرهای آینده به آن می پردازم.

# تبارشناسی پاسخهای دوگانهٔ ملّاصدرا

در بخش پیشین دیدیم که ملّاصدرا در شرح و تعلیقه بر الهیّات شفا (۱۲۱/۱ و۱۲۲) خود را یگانه کسی میداند که گره از کار فروبسته این ناسازواره گشوده است. امّا با كمال شگفتی باید گفت كه هر دو راه حلّ یادشده پیش از ملّاصدرا در الأفق المبین میرداماد آمده است': «و از این رهگذر است که آن دشواره در حمل ایجابی بر مفهومهای ممتنع... از میان برداشته می شود؛ چراکه ذهن می تواند مفهوم دو نقیض را اعتبار كند و به تناقض ميان أن دو حكم نمايد... و مي تواند همهٔ مفهومها حتّى عدم خود، عدم عدم، معدوم مطلق، معدوم در ذهن، و همهٔ ممتنعات را تصور کند، نه از آن روی که آنچه تصوّر میکند حقیقت ممتنع است، زیرا بر هرچه در ذهن جای میگیرد ممكن بودن حمل می شود، بل بدین سان كه مفردات را تصور می كند و برخی را به برخی دیگر اضافه میکند و از این راه مفهوم اجتماع نقیضان یا شریک الباری، و معدوم ذهنی یا معدم مطلق، در ذهن تمثّل می یابد و تنها همین عنوان به حمل اوّلی بر آن حمل می شود، اگرچه نه به حمل شایع. زیرا این مفهوم عنوانی برای طبیعتهای متقرر در ذهن یا عین نیست، و تنها عقل است که با پویش خود به گونهای کاملاً فرضی چنین مى انگارد كه آن مفهوم عنواني است براي طبيعتي باطل الذات، محروم از تقرّر، و ناشناخته. و از بهر پدیدار بودن این مفهوم [در ذهن]... میتوان بر آن حکم کرد به امتناع حکم و می توان به گونهی ایجاب حملی غیربتّی از آن خبر داد... و امتناع حکم به اعتبار

۱. حتّی عبارت پردازی ملّاصدرا بسیار نزدیک به عبارت پردازی میرداماد است.

انطباق بر آن چیزهایی است که فرض می شود این مفهوم به ازای آنهاست.... و از راهی دیگر: این نگرش چون اعتبار معدوم مطلق است برهنه از همهی گونههای هستی پس این مفهوم در این نگرش به هیچ گونه وجودی ملحوظ نیست، و این ملاک امتناع حکم است. ولی چون همین اعتبار خود گونهای از گونههای هستی این مفهوم است، پس این مفهوم در همین نگرش و با همین لحاظ آمیخته به وجود است، و این ملاک امکان حکم است به سلب حکم یا به ایجاب آن سلب. پس در موضوع گزاره دو حیثیّت تقییدی وجود دارد که بر پایهی آن دو، حکم و سلب حکم هر دو درست است.» (۴۴-۴۶). میرداماد خود راه حلّ دوم را به خواجه نصیر نسبت می دهد و می گوید: «شاید این همان چیزی است که برخی از پژوهشگران خواسته اند: "رفع ثبوت خارجی و ذهنی با آن چیزی که از بُن ثابت و متصور نیست تصور می شود و، بنابراین، می توان بر آن حکم کرد از آن روی که چنین متصور ری است، امّا از آن روی که ثابت نیست نمی توان بر آن حکم کرد. و [بدین سان] تناقضی وجود ندارد به سبب اختلاف موضوعها".» (۴۶). افزون بر این، در بخشهای پیشین دیدیم که رد پای هر دو راه حلّ یاد شده را در نوشتههای کسانی چون ایجی و تفتازانی نیز می توان یافت (نک: همین مقاله، ۱۸۲۳–۱۸۷).

اکنون پرسش مهم این است که آیا می توان بر پایهٔ شواهد یادشده ملّاصدرا را به انتحال متّهم کرد؟ با توجّه به جایگاه فلسفی ملّاصدرا و شمار نوآوریهای مهم فلسفی او \_ که او را از ارتکاب چنین کارهایی بی نیاز می سازد \_ اتّهام انتحال ناروا به نظر می رسد. ازاین رو، باید این هم سانی را به گونه ای دیگر توجیه کرد: از فیلسوفی چون ملّاصدرا با آن اطلاعات گستردهٔ دانشنامه ای اش چندان هم دور از انتظار نیست که نکته ای را از استاد خود بیاموزد و این نکته همراه با گونه ای فراموشی در ذهن او فرونشیند و رسوب کند و پس از مدّتی دوباره از ژرفاهای ذهن او برخیزد و به آستانه ی هوشیاری او بازگردد و در این بازگشت پاره ای از داده های نخستین (مانند منبع و

خاستگاه یادگیری) یکسره فراموش شود، و ازاینرو، گمان کند که این نکتهٔ آموخته زادهٔ ذهن خود اوست.

# بازخوانی عبارتهای علّامه طباطبایی در پرتو سخنان ملّاصدرا

علّامه طباطبایی (ره) در دو كتاب ارزشمند بدایهٔ الحكمهٔ و نهایهٔ الحكمهٔ بهپیروی از صدرالمتألهین به این دشواره پرداخته است. در بدایهٔ (۲۳) مسأله را چنین پاسخ می دهد: «معدوم مطلق معدوم مطلق است به حمل اوّلی، و از آن نمی توان خبر داد، و در عین حال معدوم مطلق نیست، بل که موجودی از موجودات ذهنی است به حمل شایع و از این روی از آن خبر می دهیم به بی خبری. بنابراین تناقضی در کار نیست». در نهایهٔ (۲۹) می خوانیم: «معدوم مطلق از آن روی که در واقع پوچی محض است اخبارپذیر نیست، امّا از آن روی که مفهوم آن ثبوت ذهنی دارد می توان از آن اخبار کرد به عدم اخبار. به دیگر سخن، معدوم مطلق به حمل شایع اخبارپذیر نیست و معدوم مطلق به حمل اوّلی اخبارپذیر است» (۲۹). چنانکه میبینیم در عبارت بدایهٔ حمل اوّلی ملاک عدم اخبار است، امّا در عبارت نهایهٔ ملاک اخبار. همین اختلاف سبب پارهای برداشتهای نادرست شده است، تا آنجا که در برخی از تعلیقهها میخوانیم: «و کلام الاستاذ في بداية الحكمة لايخلو من اضطراب» (مصباح يزدى، ۵۰). امّا چنانكه پيش از این آشکار گردید ملّاصدرا در برابر این ناسازواره دو پاسخ پیش نهاده است که عبارت *بدایهٔ* ناظر به پاسخ دوم و عبارت *نهایهٔ* ناظر به پاسخ نخست است. مراد علّامه از این عبارت در بدایهٔ که «معدوم مطلق، معدوم مطلق است به حمل اوّلی، و از آن نمی توان خبر داد» این است که اگر ما تنها به مفهوم معدوم مطلق که در ذات خود از هرگونه موجودیّت و معلومیّتی تَهی است بنگریم، خواهیم دید که چیزی جز معدوم مطلق نیست و از این روی هیچ محمولی را جز خود نمی پذیرد. دنبالهٔ سخن ایشان هم که فرمودهاند: «و در عین حال معدوم مطلق نیست، بلکه موجودی از موجودات ذهنی است به حمل شایع و از این روی از آن خبر میدهیم به بی خبری» بدین معنا است که

همین نگرش هستی زدا، خود، هستی زا است، و خود نحوه ای از آنحای موجودیّت این مفهوم است که مایهٔ اخبار به عدم اخبار می شود. امّا مقصود ایشان از این عبارت در نهایهٔ که «معدوم مطلق از آن روی که در واقع پوچی محض است اخبارپذیر نیست» این است که از افراد فرضی این مفهوم که پوچی محض اند خبری نمی توان داد. در ادامه فرموده اند: «امّا از آن روی که مفهوم آن ثبوت ذهنی دارد می توان از آن اخبار کرد به عدم اخبار» که عبارتی آشکار و روشن و بی نیاز از توضیح است. بنابراین، در واپسین جملهٔ ایشان، مراد از «معدوم مطلق به حمل شایع» همان مصادیق فرضی معدوم مطلق از حیث وجود است و منظور از «معدوم مطلق به حمل اولی» مفهوم معدوم مطلق از حیث وجود ذهنی. بدین سان، نسبت پریشان گویی از آستان علّامه (ره) پیراسته می گردد.

### برآيند جستار

۱. از کاوش در سخنان صدرالمتألّهین دانسته شد که او برای ناسازوارهٔ معدوم مطلق دو راه حلّ پیش نهاده است: نخست، دوگانگی موضوع؛ و دوم، دوگانگی حیثیّت موضوع.

۲. عبارت علّامه طباطبایی در بدایة الحکمة ناظر به پاسخ دوم، و در نهایة الحکمة ناظر به پاسخ نخست صدرالمتألّهین است. بنابراین، نوشتار ایشان \_ آن گونه که برخی از فلسفه پژوهان برجسته معاصر پنداشته اند \_ مضطرب و پریشان نیست.

۳. اگرچه صدرالمتألّهین فروگشودن ناسازوارهٔ معدوم مطلق را به خود نسبت میدهد، هر دو راهحل او (حتّی در نحوهٔ عبارت پردازی) برگرفته از میرداماد است و، افزون بر این، نشانههای آشکاری از هر دو راهحل در نوشتههای دانشمندانی چون قاضی عضدالدین ایجی، سعدالدین تفتازانی و خواجه نصیرالدین طوسی پیدا میشود. با وجود این، «نسبت فراموشی» موجّه تر از «اتّهام انتحال» به نظر میرسد.

۴. از نکاتی که به طور ضمنی در این پژوهش روشن گردید این بود که در حمل شایع پس از اتّحاد مصداقیِ موضوع و محمول، مغایرت اعتباری آن دو بسنده است و مغایرت مفهومی بایسته نیست.

### منابع

آملي، محمّدتقي؛ **دررالفوائد**، مؤسسهٔ دارالتفسير، قم، ١٣٧٤.

ابن سينا، حسين بن عبدالله؛ الالهيّات من كتاب الشفاء، تحقيق حسن حسن زاده آملي، مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي، قم، ١٣٧٤.

بریجانیان، ماری؛ فرهنگ اصطلاحات فلسفه و علوم اجتماعی، ویراستهٔ بهاءالدین خرمشاهی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ۱۳۸۱.

تفتازاني، مسعود بن عمر؛ شرح المقاصد، تحقيق و تعليق: عبدالرحمن عميره، منشورات الشريف الرضى، قم، ١٣٧٠ش.

جرجانی، علی بن محمّد؛ شرح المواقف، منشورات الشریف الرضی، قم، ۱۴۱۲ق. جوادی آملی، عبدالله؛ رحیق مختوم، شرح حکمت متعالیه، تنظیم و تدوین حمید پارسانیا، مرکز نشر اسرا، قم،۱۳۸۲.

حسيني تهراني، سيّد هاشم؛ توضيح المراد، مطبعهٔ مصطفوي، ١٣٨١ق.

حلّی، حسن بن یوسف؛ ایضاح المقاصد من حکمة عین القواعد، به راهنمایی و کوشش سیّد محمّد مشکوه، پیشگفتار و پاورقی و تصحیح از علینقی منزوی، تهران، بی نا، ۱۳۳۷.

 سبزواری، حاج ملّاهادی؛ شرح المنظومه، تعلیق حسن حسنزاده آملی، تقدیم و تحقیق: مسعود طالبی، نشر ناب،۱۴۱۶ق.

سهروردی، شهاب الدین یحییبن حبش؛ مجموعهٔ مصنّفات شیخ اشراق، تصحیح و مقدّمه هانری کربن، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ۱۳۸۰.

شیرازی، قطبالدین؛ شرح حکمه الاشراق، با تعلیقات ملّاصدرا، چاپ سنگی، بی جا، بی تا.

صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم؛ الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعة، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٣ق.

<u>؛ الشواهدالربوبية</u> في المناهج السلوكيه، مع حواشي الحاج ملّاهادي سبزواري، تعليق و تصحيح سيّد جلالالدين آشتياني، مؤسسهي مطبوعات ديني، قم،

طباطبایی، محمّد حسین؛ نهایة الحکمة، تصحیح و تعلیق: عباس علی زارعی سبزواری، مؤسسهٔ النشر الاسلامی، قم، ۱۴۲۴ق.

بداية الحكمة، تصحيح و تدقيق: غلامرضا فيّاضى، مؤسسه النشر الاسلامى، قم، ١٤٠٥ق.

طوسی، محمّد بن محمّد بن حسن؛ *اساس الاقتباس*، به تصحیح مدرّس رضوی، انتشارات دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۷۶.

<u> تلخیص المحصّل</u>، به اهتمام عبدالله نورانی، مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل و دانشگاه تهران، ۱۳۵۹.

کاتبی قزوینی، نجمالدین علی بن عمر؛ حکمه العین، با شرح شمس الدین محمّد بن مبارکشاه بخاری، با مقدمه و تصحیح جعفر زاهدی، مؤسسهٔ چاپ و انتشارات و گرافیک دانشگاه فردوسی، ۱۳۵۳.

لاهيجي، عبدالرزاق؛ شوارق الالهام في شرح تجريد الكلام، تقديم و اشراف: جعفر سبحاني، تحقيق: اكبر اسد على زاده، مؤسسة الامام الصادق، قم، ١٤٢٥ق.

مصباح یزدی، محمّدتقی؛ تعلیقهٔ علی نهایة الحکمهٔ، مؤسسه ی در راه حق، قم، بی تا. مطهری، مرتضی؛ شرح مبسوط منظومه، انتشارات حکمت، بی جا، ۱۴۰۶ق.

المظفر، محمدرضا؛ المنطق، موسسهٔ انتشارات دارالعلم، قم ١٣٧٥.

میرداماد، محمّد باقر، مصنّفات میرداماد، ج۲ (الأفق المبین)، به اهتمام عبدالله نورانی، انتشارات انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، تهران، ۱۳۸۵.

Audi, Robert, *The Cambridge Dictionary of Philosophy*, Cambridge University Press

Lannone, A. Pablo, *Dictionary of World Philosophy*, Routledge, London and New York Y···

Moore, Gregory H., 'Paradoxes of Set and Property' in *Routledge Encyclopedia of Philosophy*, ed. Edward Craig, Routledge, \99A,vol.V.

Van Heijenoort, John, 'Logical Paradoxes' in *The Encyclopedia of Philosophy*, ed. Paul Edwards, vol.Ω.

# تمثیل آکویناس و مقایسه آن با کلی مشکک\*

## دكتر غلامحسين توكلي

استادیار دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه اصفهان

Email: tavacoly@yahoo.com

#### چکیده

بیشتر متالهانِ چه مسلمان چه مسیحی درپی یافتن راهی بوده اند که در طی آن فهمی هر چند ناقص از خداوند امکان پذیر باشد. فیلسوفان مسلمان محمولات تشکیکی را مطرح کردهاند و قدیس اکویناس برآن است که صفات به نحو تمثیل به خداوند اسناد داده می شود و این حد میانه ای است بین مشترک لفظی و معنوی. این مقاله با رجوع به منابع مختلف، دیدگاه توماس آکویناس درمورد تمثیل را شرح و سپس با دیدگاه رایج در فلسفه اسلامی مقایسه می کند و در پایان آنرا مورد نقد و ارزیابی قرار می دهد. خواهیم دید که اصرار بر اندراج تمثیل ذیل مشترک لفظی مشکل را ناگشوده خواهد گذاشت و فهم صفات باز هم امکان ناپذیر خواهد ماند. اما قبول معنای واحد و اذعان به شدت و ضعف هم فرق چندانی میان تمثیل و حمل تشکیی رایج در فلسفه اسلامی بر جای نخواهد گذاشت.

كليد واژهها: تمثيل ، مشترك لفظى ، مشترك معنوى ، كلى متواطى ، كلى مشكك.

<sup>\*.</sup>تاریخ وصول:۱۳۸۶/۸/۵؛ تاریخ تصویب نهایی: ۱۳۸۷/۹/۱۹.

معروف به سنت توماس و توماس آکویینی ( ۱۲۷۴ – ۱۲۲۵م) از برجسته ترین فیلسوفان و متکلمان مسیحی در قرون وسطی.

#### مقدمه

آیا می توان به گونهای معنادار از خداوند سخن گفت؟ چگونه می توان مفاهیم برساخته و برگرفته از حوزه موجودات زمانمند، محدود و امکانی را به خداوند اطلاق کرد؟

اگر صفات و اسامی به کار رفته در مورد خداوند مشترک لفظیِ صرف باشد فهم معقولی از خداوند میسر نیست و این موضع به تعطیل (agnosticism) می انجامد. در صورتی هم که این مفاهیم مشترک معنوی صرف باشد، فاصله میان خداوند و مخلوقات نادیده گرفته می شود و یک محمول به معنایی واحد بر هردو حمل می گردد و کسی که "عین" قدرت است با کسی که از قدرت "بهرهمند" به معنایی یکسان قادر تلقی می شود. این موضع هم به تشبیه (= انسانوارانگاری anthropomorphism) می انجامد. پس چاره چیست؟

## رویکرد توماس

قدیس توماس از مشکلات مرتبط با شناخت خداوند کاملا مطلع است . وی می گوید در مورد سایر اشیا وقتی ما می توانیم بدانیم که چیزی چه هست که ابتدا آنرا از سایر اشیا جدا کنیم و بتوانیم وجوه اشتراک و اختلاف آنرا با سایر اشیا نشان دهیم. موجودات محدود جنس و فصل مشترک دارند، اما خداوند چون نامحدود است ذاتی دارد کاملا متفاوت باسایر موجودات ولذا بین او با سایر موجودات هیچ اشتراک معنوی وجود ندارد (davies,۲۰۰۲،۲۲۸). انسان به ابزارهایی مسلح است که او را قادر می سازد سرشت اشیای مادی را دریابد. غیر از این انسان از کارکردهای روانی خویش نیز آنگونه که واقع می شوند آگاه است. اما از این حد که بگذریم تمام فهم انسان از فرشتگان و سایر موجودات مجرد و موجودات نامتناهی مثل خداوند از طریق فرایند استدلال و به نحو غیر مستقیم به دست می آید؛ بین اشیای مادی و غیر مادی خلائی

گسترده هست. با این همه، مجردات محدود با اشیای مادی اموری مشترک دارند. با این که ما و آنها داخل در تحت یک جنس از اشیای طبیعی نیستیم ولیکن از لحاظ منطقی هر دو از یک مقوله ایم و آن مقوله جوهر است یا ساده تر بگوییم هر دو مخلوقیم؛ یعنی چون هیچ یک وجود مطلق نیستیم جهت کافی وجودمان را در ماهیت خود نداریم و لیکن خدا چون مرکب از صورت و هیولا نیست از لحاظ طبیعی داخل در جنس ما نمی تواند بود و چون از وجود و ماهیت ترکیب نشده از لحاظ منطقی داخل در جوهر به معنای عام آن هم نیست ( ژیلسون،۱۳۸۴، ۳۹۹). بر این اساس آکویناس می نویسد: «ما نمی توانیم درک کنیم که خدا چیست اما می توانیم بفهمیم که خدا چه چیزی نیست ( ۱۳۸۴، ۹۹۹)».

در برابر این نقطه نظر، کسانی هستند که معتقدند هر چند خداوند یک راز است، اما ما می توانیم در مورد این که خداوند چه هست نیز فهم معتبری داشته باشیم. مثلاً جان لوکاس می نویسد: «ما نمی توانیم اعمال و حالاتی را که در کتاب مقدس به خداوند نسبت داده شده فهم کنیم مگر این که بتوانیم ، حد اقل در حد محدودی ، تصوری از خدا داشته باشیم»(Lucas, 19۸۹, ۲۱۲) و یا آلوین پلانتینجا می گوید: «ما انسانها اعم از زن و مرد حامل تصویر خداییم و ویژگیهایی که ما را به عنوان شخصی انسانی مشخص می دارند همانهایی هستند که با خدا در آن سهیم هستیم و انسانی مشخص می دارند همانهایی هستند که با خدا در آن سهیم هستید و مکرر گفته می شود که خدا هم یک شخص است، یکتاپرستی نیز عبارت است از این اعتقاد که چیزی شخص مانند هست، بی آنکه بدنی داشته باشد. وی ازلی، مختار، قادر مطلق، عالم مطلق و کاملا خیر است؛ متعلق مناسبی برای پرستش و عبادت و خالق مطلق، عالم مطلق و کاملا خیر است؛ متعلق مناسبی برای پرستش و عبادت و خالق جهان و حافظ آن است» (Swinburn, 19۹۳, ۱). اصولاً برخی می گویند که بنیادی ترین یهودیت، مسیحیت و اسلام این است که خدا یک شخص است (Danies,۲۰۰۳،۹۰).

اما توماس این موضع را بر نمی تابد؛ آنرا مشکل ساز می داند و می کوشد

شیوهای جدید را در نگاه به مسئله بسط دهد. از نظر وی برخی از واژه هایی که به نحو ایجاب به خداوند حمل می شوند مثل پدر یا صخره کاربرد مجازی دارند و نشانه مجازی بودن آنها این است که می توان اینها را از خدا سلب کرد و گفت خدا به معنای تحت اللفظ پدر یا صخره نیست. اما برخی کلمات به نحو حقیقی به خداوند نسبت داده می شوند و نمی توان آنرا از خداوند سلب نمود، مثل خدا زنده است یا خدا خیر است . حال در این موارد زنده یا خیر به چه معنا است؟ از اینجا است که توماس بین سه نحوه کاربرد کلمات تمایز می گذارد: اشتراک معنوی مثل وقتی که به مریخ و عطارد می گوییم سیاره ؛ اشتراک لفظی مثل وقتی که هم به پرنده و هم به در می گوییم باز، و تمثیل مثل وقتی که می گوییم: من فلان شخص یا شغل خود یا فلان مغنای واژه در این سه مورد کاملا بی ربط هم نیست (Davies, ۲۰۳٬۷۹).

اما چرا واژه ها نمی توانند به طریق اشتراک معنوی هم در مورد خدا و هم در مورد انسان به کار روند؟ چون خداوند بسیط است؛ وقتی می گوییم خسرو خوب است یعنی صفت یا خاصه ای دارد به نام خوبی، نه این که خسرو عین خوبی باشد، در حالی که در خداوند به دلیل بساطت، ذات از صفات و وجود از ماهیت جدا نیست.اگر خداوند بسیط علی الاطلاق است پس بسیاری از واژه ها را نمی توان به اشتراک معنوی در مورد خداوند و مخلوقات به کار برد. اما چرا نتوان صفات را به اشتراک لفظی به کار برد؟ چون در این صورت هر واژه ای را که در مورد خدا به کار بریم فرقی نمی کند؛ وقتی می گوییم خدا عالم است منظورمان معنای رایج این کلمه نیست. از معنای پنهانی هم که به آن معنا قابل اطلاق به خداوند است خبر نداریم؛ پس در این صورت مجاز می شویم هر واژه بی ربطی را در مورد او به کار بندیم و مثلا باید بتوان گفت: خدا مستطیل است و توضیح داد که معنای رایج مستطیل مد نظر نیست؛ خدا به معنایی دیگر مستطیل است و آن معنا را هم ما نمی فهمیم. «چون در مشترک لفظی صرف شباهتی مستطیل است و آن معنا را هم ما نمی فهمیم. «چون در مشترک لفظی صرف شباهتی

بین اشیا وجود ندارد و شباهت صرفا در نام است» (Aquinas, 1991، 1:۳۳). از سویی، اگر الفاظ به کار رفته صرفاً دارای دلالت یا معنای لفظی باشند پس با هیچ استدلالی نمی توان به استناد اموری که خدا نیستند (این جهان) حقایقی را در مورد خداوند اثبات کرد. «اگر هیچ سخنی در مورد خداوند و سایر موجودات جز به طریق مشترک لفظی بر زبان نیامده بود در این صورت امکان نداشت که با رجوع به مخلوقات دلیلی به نفع خداوند ارائه شود». لذا به گفتهٔ استامپ «تنها یک خدا پرستی به شدت لاادری گرانه می تواند قائل شودکه الفاظ در این موارد به طریق اشتراک لفظی صرف به کار رفته اند» (Stump, ۲۰۰۵، ۱۴۶).

قدیس توماس آکویناس با آگاهی از مشکلات مربوط به اشتراک لفظی و معنوی راهی جدید عرضه کرده که به طریقه تمثیل (analogy) شهره است. این راه حد میانه ای است بین مشترک لفظی و معنوی. روش تمثیلی، به تعبیر بورک «شناختی شبه ایجابی از خداوند در اختیار ما می نهد» (Bourke, 19۷۲، 111).

در طی قرون وسطی متفکرانی به این گمان که روش تمثیل به عنوان روشی میانه سلب و ایجاب پذیرفتهتر است، آن را بسط داده و تقریرهای مختلفی از آن ارائه کرده اند. روش تمثیل و تقریرهای مختلف آن به نوبه خود در معرض نقد قرار گرفته است.

اما پیش زمینه های فکری توماس که به طرح اندیشه تمثیل انجامیده کدام است؟ چارچوب فکری توماس

توماس معتقد است ما مجازیم در مورد خداوند سخن بگوییم این موضعی است صریح در برابر کسانی که می گویند نمی توان خداوند را به هیچ گونه وصفی متصف ساخت.

رأی دیگر توماس این است که در مورد خداوند موضوع و محمول قابل تفکیک نیست. پس نحوه های معمولی دلالت که به نحو حاد موضوع و محمول را از

هم مجزا می سازد به نحو سرراستی در مورد خداوند دارای کاربرد نیست و لذا هر محمولی که به خداوند نسبت داده شود به طریق تمثیل است(Swinburn, 199۴, 1991). میان موجود بودن، خوب بودن و حکیم بودن بالذات (essentially) و موجود بودن، خوب بودن از طریق بهره مندی (by participation) فرق است. در خداوند همه چیز به نحو ضرورت است؛ همه چیز در خدا ذاتی است. خداوند خود وجود، خود خیر ،و خود حکمت است و سایر اشیاء اگر موجود، حکیم و خیر نامیده می شوند صرفاً بدین دلیل است که در وجود، حکمت و خیریت خداوند سهیم هستند. برخورداری اشیا از وجود یا حکمت صرفاً به خاطر سهمی است که از خود خیر و از بود حکمت دارند و به تعبیری وجود و خیر در آنها اصیل نیست؛ بلکه بازتاب و نمودی است از حکمت خدا و وجود خدا و این مشارکت باعث می شود که از سویی نمودی است از حکمت خدا و وجود خدا و این مشارکت باعث می شود که از سویی در مخلوقات برخلاف خداوند میان ذات و صفات جدایی افتد؛ چون آنها ذاتی هستند داشته باشند. گذشته از اینها این مشارکت حاکی از ربطی علی است. آنچه بالضروره موجود است علت است برای چیزی که وجودش از طریق بهره مندی است.

در بحث علّیت نیز توماس معتقد است معلولیت مستلزم نوعی مسانخت است و نوعی تشابه و تماثل میان معلول و علتش وجود دارد. این اعتقادات توماس زمینه ساز نظریه تمثیل است.

#### پیشینه تمثیل

مواد خامی که به پرورش نظریه تمثیل انجامید از یونان قدیم و از فرهنگ اسلامی به توماس رسیده بود.ارسطو در مابعدالطبیعه در چندین مورد به وجود و معنای آن می پردازد: کتاب چهارم فصل اول،کتاب پنجم فصل هفتم، کتاب ششم فصل دوم و کتاب هفتم فصل یکم ٔ. تا آنجا که به بحث ما مربوط می شود عبارت کتاب

۱. برای متنهای ارسطو و شروح آکویناس بر این متون به زبان انگلیسی به ترتیب رجوع شود بـه صفحه-های ۱۹۷ به بعد، ۳۱۹ به بعد و ۴۲۵ به بعد که متن ارسطو و شرح آکویناس را هـر دو بـا هـم دارد.

\_

چهارم از همه رساتر است؛ چون در این قسمت ارسطو به مناسبت بحث از وجود، نحوه ای از کاربرد واژگان را طرح می کند که نه اشتراک لفظی است نه اشتراک معنوی: «واژه وجود به معانی زیادی به کار می رود. اما به یک شیئ و طبیعت اشاره دارد، نه به اشتراک لفظی. هر چیز سالمی به سلامتی مرتبط است، یکی از آنرو که حافظ سلامتی است و دیگری به خاطر آنکه مثل ادرار است و دیگری از آن رو که باعث سلامتی است و دیگری به خاطر آنکه مثل ادرار علامت سلامتی است و باز دیگری بدین سبب که دریافت کننده و گیرنده سلامتی است. واژه طبی هم به وجهی مشابه به فن پزشکی مرتبط است؛ چه به یک چیز «طبی» می گویند چون فن پزشکی را واجد است و دیگری به خاطر آنکه گیرنده آن است و مورد دیگر چون عمل کسانی است که فن پزشکی را واجدند. کلمات دیگری هم معانی مختلف به کار می رود. اما همه این کاربردها به مبدائی یگانه اشاره دارند. برخی معانی مختلف به کار می رود. اما همه این کاربردها به مبدائی یگانه اشاره دارند. برخی برخی دیگر چون کیفیات جوهرند و برخی دیگر چون کیفیات جوهرند و برخی دیگر چون کیفیات جوهرند و برخی دیگر چون طریقی به سمت جوهرند» (۱۹۹۵،۱۹۹۶ ؛ برای ترجمه فارسی آقای شرف الدین خراسانی رک: ارسطو،۱۳۶۷،ص، ۸۹).

در این جا ارسطو معضل معروف معانی وجود را طرح می کند: آیا وجود می تواند به یک معنا (مشترک معنوی) به کار رود؟ اگر نه آیا دو معنای کاملاً متفاوت در کار است؟ (مشترک لفظی).

واسیلیس شارح ارسطو این تئوری ارسطو را تئوری معنای کانونی کانونی (The theory of focal Meaning) می نامد و توضیح می دهد که واژه وجود معانی مختلف دارد، اما اینها همه به معنایی واحد که نقطه کانونی آن است اشاره دارند (politis,۲۰۰۴،۱۰۵).

آکویناس که خود از شارحان ارسطو است و بسیاری از آثار وی و از جمله متافیزیک او را شرح کرده در شرح عبارت فوق می نویسد: «پس ارسطو می گوید که واژه وجود دارای چندین معنا است. بایستی گوشزد کرد که یک واژه به شیوههای گوناگون بر اشیای مختلف حمل می شود: گاهی بر حسب معنایی که کاملا یکی است بر آنها حمل می شود و در این موارد گفته می شود که لفظ به اشتراک معنوی به کار رفته است، مثل حیوان که هم به گاو و هم به اسب گفنه می شود. گاهی واژه به معانی کاملا مختلفی بر اشیا حمل می شود و لذا گفته می شود که به اشتراک لفظی بر آنها حمل شده است، مثلا به یک هیئت فلکی و به یک حیوان، هر دو، سگ گفته می شود و گاهی بر حسب معنایی بر این اشیای مختلف حمل می شود که تا حدی مختلف است و گاهی بر حسب معنایی بر این اشیای مختلف حمل می شود که تا حدی مختلف است چوا که این روابط مختلف است چون روابط مختلفی را نشان می دهد و یکی است؛ چرا که این روابط مختلف به یک شئ اشاره دارند). پس گفته می شود که لفظ به طریق چرا که این روابط مختلف به یک شئ اشاره دارند). پس گفته می شود که لفظ به طریق

همچنین؛ باید یادآور شد که در تمثیل آن شئ واحدی که ارتباطات مختلف به آن ارجاع دارند عدداً یکی است، نه این که صرفاً به لحاظ معنایی ( یگانگی ای که مشترک معنوی بر آن دلالت دارد) یک چیز باشد. از این رو، ارسطو می گوید هر چند واژه وجود معانی متعدد دارد، با این همه به اشتراک لفظی به کار نرفته، بلکه به یک چیز ارجاع دارد؛ نه این که این یک، یک مفهومی باشد، بلکه یک چیزی است که به عنوان طبیعت منفرد و متشخص یکی است و این از مثالهایی که ارسطو در متن آورده آشکار است(Aquinas, 1990, ۱۹۹۵). شرح آکویناس از مثال های ارسطو این نکات را باز هم روشن تر می کند: سالم به اشتراک معنوی به غذا، دارو، ادرار و حیوان اطلاق نمی شود چون وقتی به غذا می گوییم سالم یعنی حافظ سلامتی است؛ به دارو که می-گوییم سالم یعنی عامل سلامتی است؛ به دارو که می-گوییم سالم یعنی عامل سلامتی است؛ ادرار چون علامت سلامتی است و حیوان چون موضوع و دریافت کننده سلامتی است. اما همه اینها به یک سلامتی واحد اشاره

دارند؛ چون همان سلامتی است که حیوان آن را دریافت می دارد، ادرار علامت آن است و... (همان). آکویناس در ادامه به شرح سایر مثال های ارسطو می پردازد که به نقل آن نیازی نیست.

پس غذا، ادرار، دارو و حیوان روابطشان با سلامتی یکی نیست، چون علت سلامتی بودن فرق دارد با علامت سلامتی بودن. این تفاوت آنها را از اشتراک معنوی دور به اشتراک لفظی نزدیک می کند. اما در عین حال همه با یک چیز واحد که سلامتی است ارتباط دارند. پس آنچنان هم با هم بیگانه نیستند و این دوباره آنها را از اشتراک لفظی به سمت اشتراک معنوی می راند. این است که این گونه الفاظ در موضعی میانه مشترک لفظی است و مشترک معنوی قرار می گیرند که آکویناس آن را تمثیل می نامد.

چندین قرن پیش از آکویناس بوئسیوس شارح ارسط و در شرح خویش بر مقولات ارسطو، تقسیمات مختلفی را از مشترک لفظی، بهدست داده بود که این تفسیرها نیز دستمایهای می شود برای آکویناس و شارحان و پیروان وی در بسط هر چه بیشتر تمثیل. بوسیوس می نویسد: گاهی مشترک لفظی غیرعامدانه است بیشتر تمثیل. بوسیوس می نویسد: گاهی مشترک لفظی غیرعامدانه است معنای مختلف به کار رفته است، مثل کلب که به حیوانی دریایی، حیوانی در خشکی که پارس می کند و فلان صورت فلکی گفته می شود؛ گاهی مشترک لفظی عامدانه است که واضع لغت قصد و نیتی داشته و کلمات مشترک نحوه ارتباطی با هم دارند. وی سپس این قسم دوم را به چهار قسم فرعی تر تقسیم می کند:

أ: تشابه مثل آنگاه که به انسان واقعی و تصویر وی روی دیوار، حیوان گویند.

ب: تمثیل: یک برای اعداد اصل است، چشمه برای رودخانه و نقطه در قیاس با خط، هر یک به مقوله ای متعلقند اما همان نسبتی که میان یک با اعداد هست میان نقطه با خط نیز هست.

ج: از مبدأ واحد مثل طبي medical كه با يك مبدأ به نام فاعل سر و كار دارند.

د: مرتبط با یکی، مثل سالم: هم حیوان، هم غذای او و هم ادرار او سالم نامیده می شوند. ادرار سالم است، یعنی علامت سلامتی است و غذا سالم است، یعنی علت سلامتی است.

بعدها واژه هایی را که مشترک لفظی عمدی هستند واژه های تمثیلی (analogical) نامیدند. البته، متفکران این تقسیم چهار ضلعی بوئسیوس را در هم ریختند و چند تقسیم ثلاثی ارائه شد. گاه یک و گاهی دو مورد از اقسام چهار گانه بوئسیوس حذف شد و به جای آن واژه ای که در چند مورد به کار می رود اما کار بردش در یک مورد بر سایر موارد تقدم دارد جزو اقسام مشترک لفظی عامدانه قرار گرفت .

## تمثیل به روایت توماس و شارحان وی

استفاده توماس و طرفداران وی از دیدگاههای بوئسیوس به خوبی محسوس است. در نظریه تومیستی تمثیل هم گفته می شود: اگر لفظی در موارد مختلف به کار رود گاهی به یک معنا است که به آن مشترک معنوی (univocal) می گویند. اما گاهی لفظ واحد در موارد مختلف به معانی مختلف به کار می رود که به آن مشترک لفظی لفظی به نوبه خود دو قسم است:

أ: مشترک لفظی تصادفی یا غیرعامدانه (equivocation a casu) که میان معانی مختلف لفظ هیچ ارتباطی وجود ندارد، مثل لفظ شیر در زبان فارسی که در سه معنای مختلف به کار می رود که ربطی با هم ندارند. از نظر ابن میمون کاربرد لفظ واحد در مورد خداوند و انسان ها بدین گونه است.

ب: مشترک لفظی عامدانه (equivocation a consilio). در این نوع، گو این که لفظ در زمینه های مختلف به کار می رود و در این موارد، معنای واحدی وجود ندارد. اما در پس این کار قصد و نیتی نهفته است و معانی مزبور گو این که یکی نیستند، اما ربطی به

۱. مثلا رجوع كنيد: (۲۰ -۲۴ Estrumia, ۱۹۹۸, pa: ۵ ;Ashworth: ۱۹۹۹, pa: ۱۴-۲۰ ).

\_

هم دارند و این ارتباط خاص، کاربرد لفظ را در معانی مختلف مجاز ساخته است. به مشترک لفظی عامدانه تمثیل (analogy) می گویند.

نظریه تمثیلِ توماس را به گونه های مختلفی تقسیم می کنند: گاهی آن را به سه و گاهی به چهار قسم تقسیم می نمایند. ما تقسیمی چهار ضلعی را که جامع تر است بررسی می کنیم که در طی آن ابتدا تمثیل به دو قسم و سپس هر یک به دو قسم فرعی تر تقسیم می شوند:

تمثیل اسناد (analogy of attribution) که میان موارد مختلفی که لفظ در آن به کار می رود ارتباطی وجود دارد و این ارتباط تشابه میان محمولات است؛ یعنی در قضیه الف محمولی را به موضوعی نسبت می دهیم و در قضیه ب و ج هم همان محمول را به موضوع نسبت می دهیم. اما محمول ها در این موارد دقیقا به یک معنا نیستند و لفظ به اشتراک معنوی به کار نرفته است. در عین حال، کاملا بی ربط هم نیستند، بلکه محمول ها در قضایای ب و ج ربطی دارند با معنایی که محمول در قضیه الف واجد است( به مثال های بعدی توجه شود). این تمثیل خود دو قسم است:

أ) اسناد ظاهری (extrinsic attribution): به سقراط، به رنگ چهره و به غذای او سالم می گویند (Aquinas, 19/1, 19/1, 19/1). سالم در هر سه مورد دقیقاً به یک معنی نیست. خود سقراط به معنای حقیقی سالم است و معنای آن کارکرد منظم و به سامان یک ارگانیسم است. تنها موجودات زنده به این معنا سالمند. مسلماً غذا و رنگ چهره به این معنا سالم نیستند

اما ربطی به سلامتی دارند: غذا علت سلامتی است و رنگ چهره علامت آن؛ یعنی هر دو ارتباطی دارند با سلامتی سقراط و با ارجاع به آن سالم نامیده می شوند. لذا کاربرد لفظ سالم در این موارد مثل لفظ شیر در موارد مربوطه تصادفی نیست، بلکه مبتنی بر واقعیت و مؤید به تجربه است. سقراط اصل یا مشبّه الیه primum) ممهمتنی بر واقعیت و مؤید به تجربه است. سقراط اصل یا مشبّه الیه analogate) (analogate و غذا، رنگ چهره، آب و هوا، ادرار و امثال آن فرع یا مشبّه

(inferiora هستند. این ارجاع به واقعیت موجب می شود لفظ مشترک لفظی صرف نباشد.

ب) اسناد حقیقی (intrinsic attribution): لفظ واحد در موارد مختلف به کار میرود. گو اینکه معنایی واحد در کار نیست اما ارتباطی علّی در کار است و این ارتباط
مستلزم تشابه علت با معلول است. فرض کنید نقاشی پورتره خود را به تصویر میکشد. به نقاش می گوییم این خسرو است به نقاشی هم، چون چهره خسرو را نشان می
دهد، می گوییم خسرو است: اما هر دو به یک معنا خسرو نیستند. در عین حال بین
نقاش که علت است با معلولش تشابهی وجود دارد و هر چند نقش با نقاش تفاوت
بسیار دارد، اما در حد بسیار ضعیفی می تواند راهبر ما به سمت نقاش باشد.

در نوع قبلی، سقراط سلامتی را واقعاً داشت. اما غذا یا دارو فقط به خاطر نسبت با وی سالم نامیده می شدند: معلول (سقراط) حقیقتاً واجد خاصه سلامتی بود. اما علت (دارو) مجازا؛ چون وقتی می گوییم سقراط سالم است منظورمان این است که بدن او درست کار می کند. اما وقتی می گوییم دارو سالم است منظورمان سلامتی کالبد دارو نیست که حرف بی ربطی است. بلکه منظورمان این است که دارو می تواند باعث سلامتی کسی شود. پس سالم است. اما در اسناد حقیقی هم علت و هم معلول هر دو واجد آن خاصه اند؛ مثلا اگر موهای نقاش مجعد است نقش هم موهایی مجعد دارد و تازه علت آن خاصه را به مراتب شدیدتر از معلول دارد و علت انگاره یا الگویی است که معلول به تقلید از آن ساخته شده است. خداوند جهان را به انگاره خود می سازد، خداوند خود خیر (Goodness) است، خود حقیقت (Truth) است و خود زیبایی خداوند خود بسیار ضعیف آن را نمایان می سازد. تفاوت میان این وجود و آن زیبایی و به نحوی بسیار ضعیف آن را نمایان می سازد. تفاوت میان این وجود و آن وجود، این خیر و آن خیر و این زیبایی و آن زیبایی به همان اندازهٔ تفاوت میان پورتره وجود، این خود نقاش است. البته، وجود، قدرت و زیبائی در خدا ذاتی و بالضروره

است، اما در مخلوق این گونه نیست؛ هر دو به یک معنا موجود، زیبا و ... نیستند؛ وجود در خداوند تقدم دارد بر وجود در معلول و موجود خواندن او اَولی است از موجود خواندن معلول.

### (analogy of proportionality) تمثیل تناسب

لفظ در چند مورد به کار می رود، نه به معنایی واحد (که مشترک معنوی شود). اما درعین حال ربط و نسبتی میان موارد کاربرد لفظ وجود دارد و ملاحظه این ربط و نسبت است که باعث شده واضع از سر قصد لغت را در این موارد به کار برد (بر خلاف مشترک لفظی صرف). در عین حال، بر خلاف تمثیل اسناد در این جا تشابه در نسبت است که باعث می شود لفظ واحد در دو مورد به کار رود، نه تشابه در محمول ها. در آن جا می گفتیم زیبایی مخلوق هر چند عین زیبایی خالق نیست، اما شباهتی به آن دارد. ولی اما دراین جا تشابه بر سر نسبتی است که در هر مورد میان موضوع و محمول وجود دارد (با توجه به مثال های بعدی منظور روشن تر می شود). تمثیل تناسب به نوبه خود دو قسم است:

# (Real analogy of proportionality) جا تمثيل حقيقي تناسب

نقطه اصلِ خط است، یک اصل اعداد است و چشمه برای رودخانه اصل است. کلمه اصل را در هر سه مورد به کار می گیریم. حال آیا اصل در این سه مورد مشترک معنوی است؟ نه، چون اصل در همه موارد نمی تواند به یک معنا باشد. هر یک از اینها به مقوله ای متعلقند خط و عدد کم و عرض هستند، بر خلاف رودخانه. اما ربط و نسبتی است میان نقطه با خط. عین این ربط و نسبت میان چشمه و رودخانه و جود ندارد، چون در یک مورد نسبتی است میان دو عرض و دیگری نسبتی است میان دو جوهر. با این همه این دو نسبت شباهتی با هم دارند. پس تشابه در نسبت هاست. بر خلاف برخی نسبت ها که هیچ شباهتی با هم ندارند. مثلا بین فوق و تحت نسبتی بر خلاف برخی نسبت ها که هیچ شباهتی با هم ندارند. مثلا بین فوق و تحت نسبتی

هست به نام تضایف که هیچ شباهتی با نسبت بین نقطه و خط یا چشمه و رودخانه ندارد.

در ریاضیات می گوییم % = % : % عین رابطه ای که بین سه و شش هست بین چهار و هشت هست، نه این که سه مثل چهار یا شش مثل هشت باشد. اما رابطه یکی است.

لیکن در تمثیل مورد بحث ما، غرض حتی این نیست که نسبت دقیقاً یکی است بلکه میان دو نوع نسبت ، مشابهتی هست. وقتی می گوییم خدا خیر است، خدا زیباست، و خدا عالم است، یعنی رابطه ای میان خداوند و خیر وجود دارد مشابه با رابطه ای که بین موجودات با خیر وجود دارد، نه این که خیر خداوند به خیر عالم شبیه باشد. ما نمی دانیم «خدا زیبا است» به چه معنا است، اما مشابه رابطه ای که بین یک مخلوق با زیبایی هست بین خداوند با زیبایی وجود دارد (۲٫۱۱ (۲٫۱۱ (۲۰۱۹ (۹۰ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (۲۰۱۹ (

د) تمثیل استعاری تناسب (metaphorical analogy of proportionality): مثلاً وقتی می گوییم شیر پادشاه حیوانات است و کورش پادشاه ایرانیان، نمی خواهیم بگوییم به همان معنا که کورش پادشاه است که تشابهی در محمول وجود داشته باشد. همچنین نمی خواهیم بگوییم نسبتی بین شیر و سایر حیوانات هست مثل نسبت کورش با اتباعش (قسم قبلی). در واقع، این تمثیل واقعی نیست؛ فرضی و از باب تسامح است و گوینده به شکلی نابایسته و دلبخواهانه آن را کشف یا وضع می کند. وی ربط و نسبتی را میان شیر با سایر موجودات فرض می کند، در حالی که چنین ربط و نسبتی در کار نیست و سپس این ربط فرضی را با ربطی که کورش با اتباع خود دارد مقایسه می کند(Áquinas,۱۹۸۱,q.۱۳،۳). بر خلاف قسم قبل که هم نقطه با خط و هم چشمه با رودخانه واقعا ربط ونسبتی داشتند، اینجا شیر هیچ پادشاهیای بر سایر حیوانات ندارد و پادشاهی شیر ساخته قوه خیال ماست.

#### فهم صفات به روش تمثيل

۱)صفات سلبی در مورد خداوند و سایرین به اشتراک معنوی به کار می رود، صفاتی مثل جهل و ترکیب و ظلم را که دال بر نقص هستند به هیچ وجه نمی توان به خدا نسبت داد. صفات سلبی درست به همان معنایی که در موارد دیگر کاربرد دارد به خدا اطلاق می شود: بی زمان و نامرکب در مورد هر کسی و هر چیز که به کار رود به یک معنا است (مشترک معنوی)، گو اینکه مصداق واقعی این صفات خداوند است. باید توجه داشت که اینها در واقع صفت نیستند؛ سلب صفتند، خداوند نامحدود است، یعنی محدود نیست. اما نظر به این که از جملههای ایجابی استفاده کرده ایم و حداقل در ظاهر کلام محمول را به شکل ایجابی به موضوع نسبت داده ایم و گویا برای محمول بهره ای از وجود قائل شده ایم هم در فلسفه و کلام اسلامی و هم درغرب آن را صفت می نامند و برای این که به نکته فوق الذکر توجه داده باشند آن را مقید به سلبی صفت می نامند و برای این که به نکته فوق الذکر توجه داده باشند آن را مقید به سلبی

۲) کمالهای آمیخته به نقص مثل فریاد، خشم، لبخندو قدم زدن را که کمالند، اما ماهیتاً به گونه ای هستند که به موجودات محدود تعلق دارند می توان از طریق اسناد مجازی یا تمثیل استعاری تناسب به خدا نسبت داد(۱۹۳۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱). وقتی می گوییم خدا با موسی تکلم کرد نمی خواهیم بگوییم این تکلم به همان معنای تکلم انسانی با انسان دیگر است (مشترک معنوی). همچنین نمی خواهیم بگوییم مشابه ربط و نسبتی که بین سقراط و افلاطون به هنگام تکلم وجود دارد بین خدا و موسی وجود دارد (تمثیل نوع ج)، بلکه نسبت و حالتی را بین خداوند و موسی فرض می کنیم مشابه با نسبتی که بین سقراط و افلاطون به هنگام تکلم وجود دارد و بین آن حالت که فرضی با نسبتی که بین سقراط و افلاطون به هنگام تکلم وجود دارد و بین آن حالت که فرضی که به نحو حقیقی به سقراط اسناد داده می شود توسعاً و به نحو مجازی به خدا اسناد می دهیم، همان گونه که توسعا سلامتی ای را که به سقراط نسبت می دادیم به دارو هم نسبت می دادیم (تمثیل الف).

٣) كمالهاي محض مثل حكمت، عقل، خير و زيبايي به طريق اسناد حقيقي، يا تمثيل واقعى تناسب به خدا نسبت داده مي شوند(ibid). خداوند واقعاً حي است، اما نه به آن معنایی که ما حی هستیم، بلکه او عین حیات است و ما دارای حیات. حیات برای او ضروری است و برای ما امکانی. پس هر دو به یک معنا حی نیستیم. در عین حال این دو معنای حیات کاملاً بی ربط هم نیست. پس یا به طریقه تمثیل "ب" الفاظ را در دو مــورد به کار بــرده ایم و همان گونه که در آنجا مثلا به نقاش می گفتیم زیبا است و به نقش هم می گفتیم زیبا است اینجا هم به خدا می گوییم زیبا است به پروانه هم می گوییم زیبا است و یا می خواهیم بگوئیم ربط و نسبتی میان خداوند با زیبایی وجود دارد، مشابه با ربط و نسبتی که میان پروانه با زیبایی هست. (تمثیل ج) وصف وجود نیز از همین سنخ کمالات است. کلمه وجود متواطی نیست و از طرف دیگر مشترک به اشتراک لفظی هم نیست؛ زیرا اگر چه موجودات به یکدیگر قابل تأویل نیستند، ولی در این معنا مطابقت دارند که بالفعل تقرر دارند و از همین رو می گویند که موجودی به موجود دیگر شباهت دارد، این مشابهت رابطه ای است که در میان نسبت ها است یا به اصطلاح رابطه ای از قبیل تناسب است. وجه مشترک وجودی که بر خدا و وجودی که بر انسان اطلاق می شود این است که وجود خدا چیزی است که خدا به آن هست و وجود انسان نیز چیزی است که انسان به آن هست .البته این به آن معنا نیست که نسبت خدا به وجود خویش همان نسبت انسان به وجود خویش باشد. بالعكس، اين دو با يكديگر تفاوت لايتناهي دارند، منتهي در هر دو مورد اين رابط بر قرار است ( ژیلسون، ۱۳۸۴،۱۷۶).

#### تشكيك

در منطق گاهی لفظ را (البته از حیث دلالتش بر معنا) تقسیم میکنند و میگویند: لفظ گاهی دارای یک معنا است و گاهی دارای چند معنا که در صورت دوم خود به مشترک لفظی، منقول و حقیقت و مجاز تقسیم می شود. در صورت اول هم لفظ یا جزئی است یا کلی، و کلی یا متواطی است یا مشکک(خوانساری، ص۶۵ به بعد).

در مشترک لفظی میان موارد مختلف کاربرد لفظ معنای جامعی وجود ندارد و گویا لفظی واحد در هر مورد دارای وضعی علی حده است، مثل شیر در فارسی. امّا در کلی، لفظ به کار رفته در مصادیق مختلف دارای یک معنا است که در این صورت معنا در موارد مختلف یا به نحو یکسان به کار رفته و قابل تفضیل نیست، مثل حیوان که آن را کلی متواطی می گویند، یا به نحو یکسان نیست و قابل تفضیل است، مثل سفیدی که آن را کلی مشکک می نامند.

در فلسفه اسلامی هم مستقیماً معنا، یا تصور یا مفهوم را تقسیم میکنند و می-گویند مفهوم یا جزئی است یا کلی و کلی یا متواطی است یا مشکک.

به هر حال، مفاهیم تشکیکی یا محمول هایی که مقول به تشکیک هستند در موارد مختلف «معنایی» واحد دارند، گو اینکه درجه صدقشان در موارد مختلف متفاوت است. این گونه مفاهیم را ابتدا ابن سینا و فارابی مطرح کردند.

ابن سینا در مقاله دوم از منطق شفا می نویسد: «وجود به معنایی واحد بر اشیای مختلف اطلاق می شود».

وی می نویسد: این امری است روشن که نمی توان آن را روشن تر کرد». با این همه دلیلی ارائه می کند: «اشیاء از طرفین نقیض خارج نیستند[ هرچیزی در عالم یا حجر است یا لا حجر]و این وقتی میسر است که وجود در همه موارد به یک معنی باشد»؛ چه، در غیر این صورت هر یک از طرفین نقیض اشیاء کثیره ای را در بر می گرفتند و در آن صورت یک طرف واحد نبودند. پس وجود در همه موارد به یک معنا واحد است و از این رو اطلاق وجود به مقولات عشر به صرف اشتراک لفظ نیست. البته، به طریق تواطی هم نیست [ که در همه موارد به طور یکسان اطلاق شود]؛ چرا که حال وجود در این ده مقولات قبل است و

در برخی بعد. مثلاً جوهر قبل است و عرض بعد. وجود همچنین در برخی اَحق است و در برخی نه. مثلاً آنچه بالذات موجود است اَحق است نسبت به آنچه بالغیر موجود است. وجود در برخی نیز قوی است و در برخی ضعیف. مثلاً وجود قار مثل کمیت و کیفیت قوی است از وجود غیر قار مثل زمان و انفعال. پس وجود در همه موارد به درجه واحد اطلاق نمی شود، آن گونه که جنس بر انواع خود به تواطی محض حمل می شود [مثل حیوان که به معنایی واحد به اسب، روباه و ..... اطلاق می شود]. لذا وجود جنس نیست (ابنسینا، المنطق من کتاب الشفا، ص ۶۰و ۱۹). وی در فصل پنجم از مقاله اول الهیات شفا باز به همین مطلب اشاره می کند و می گوید: «لم یکن الوجود کما علمت جنساً و لامقولاً بالتساوی علی ما تحته فانه معنی متفق فیه علی التقدیم و التأخیر فاول مایکون، یکون للماهیه التی هی الجوهر ثم یکون لما بعده»(ابن سینا، الالهیات من کتاب الشفا، ص ۴۶).

در شرح این عبارت ابن سینا در نمط چهارم اشارات: «ولکن لایجوز ان تکون الصفه التی هی الوجود للشی انما هی بسبب ماهیته التی لیست هی الوجود او بسبب صفه اخری، لان السبب متقدم فی الوجود» (ابن سینا، الاشارات و التنبیهات، ۳۱). خواجه نصیر الدین طوسی به مسأله مورد بحث می پردازد. وی می نویسد: فاضل شارح (امام فخر رازی) در این مسأله دچار تشویش شده و گفته است وجود بر اشیای مختلف به اشتراک لفظی به کار نمی رود. پس در همه به نحوی مساوی یعنی به طریق تواطی حمل می شود و از آنجا که در ممکنات وجود عارض بر ماهیت است و خداوند هم به همان معنایی موجود است که سایر ممکنات، پس در خداوند هم وجود عارض بر ماهیت است و عارض بر ماهیت است (همان، ص ۳۲).

خواجه برای رفع این اشتباه به تفکیک میان حمل متواطی و حمل مشکک می-پردازد و می نویسد: منشأ اشتباه فخر این است که توجه نداشته غیر از اشتراک لفظی و غیر از تواطی نوع دیگری از حمل هست که حمل بالتشکیک است : « فان الواقع بالتشكيك على اشياء مختلفه انما يقع عليها لا بالاشتراك اللفظى وقوع العين على مفهوماته بل بمعنى واحد في الجميع ولكن لا على السواء وقوع العين على اشخاصه بل على الاختلاف اما بالتقدم و التأخر...اما بالاولوية...و اما بالشدة و الضعف»(همان،ص٣٣).

محمول وجود که به اشیا مختلف حمل می شود هم بر علت و هم بر معلول حمل می شود. اما حمل وجود بر علت مقدم است از حمل آن بر معلول و حمل وجود بر جوهر اولی است نسبت به عرض، و حمل وجود بر قار که اجتماع در وجود دارد مثل سواد مقدم است بر حمل آن بر غیر قار مثل حرکت.

وی در ادامه می نویسد: حمل وجود بر واجب هم مقدم است هم اَولی است و هم اشد است نسبت به حمل اَن بر ممکن (همان، ص۳۴ و۳۳).

همین مضمون توسط فیلسوفان دیگر مثل ملاصدرا تکرار می شود: «مجرد المعنی ان منع من وقوع الشرکه فیه فجزئی و الا فکلی ... و المنتشر متواطئ ان اتفق فی الجمیع و مشکک ان اختلف بکمال او نقص، او تقدم و تأخر، او اولویه و عدمها» (ملاصدرا، ص۵).

اگر صرف معنا به گونه ای باشد که قبول شرکت نکند (مثل این میز) مفهوم جزئی است و در غیر اینصورت کلی است، خواه بالفعل دارای فردی باشد خواه نه و خواه مصادیق موجوده آن واحد باشد و خواه کثیر که در صورت دوم یا متواطی است یا مشکک و در تشکیک اختلاف یا به کمال و نقص است یا به تقدم و تأخر یا اولویت و عدم اولویت.

# مقایسه و ارزیابی

۱. در تقسیم الفاظ به مشترک لفظی، مشترک معنوی و تمثیل مقسم برای آکویناس لفظ است. اما حکمای مسلمان بحث خویش را از مفهوم شروع می کنند و آن را به کلی و جزئی و سپس کلی را به مشکک و متواطی تقسیم می کنند. منطقی های

مسلمان البته از لفظ شروع می کنند و می گویند: لفظ یا دارای یک معنا است و یا دارای چند معنا. و اگر دارای یک معنا باشد یا کلی است یا جزئی و کلی یا متواطی است یا مشکک؛ پس کلی چه برای منطقیون و چه برای حکمای مسلمان دارای یک معنا است؛ یعنی معنای لفظ در مصادیق متعدد واحد است، هر چند اگر مشکک باشد در جه صدقش متفاوت است. اما تمثیل توماس آکویناس زیر مجموعه مشترک لفظی است، هر چند با آن کمی متفاوت است؛ چون علی الاصول وی معتقد است که واژه تمثیلی درموارد مختلف معانی مختلف دارد گو اینکه چون بین این موارد ربط و نسبتی هست اشتراک لفظی عامدانه (= تمثیل) است.

۲. به نظر می آید برای آکویناس نقطه شروع و دغدغه اصلی حل معضل نحوه سخن گفتن از خداوند بوده است و مشکلاتی که گریبانگیر هر یک از دو روش اشتراک لفظی و اشتراک معنوی بوده وی را به ابداع روش تمثیل واداشته است تا سخن گفتن از خداوند میسر و فهم وی ( هر چند به شکلی بسیار محدود) میسر گردد. اما نقطه شروع حکمای اسلامی مسائل وجودی است. آنان دیده اند موجودات مختلف مثل واجب و ممکن و جوهر و عرض با هم تفاوت وجودی دارند. آنگاه به مفاهیم تشکیکی راه برده و گفته اند مفهوم وجود به نحو یکسان به همه قابل اطلاق نیست. لذا بحث تمثیل بیشتر بحثی زبانی است (linguistic) و با گونه های مختلف کاربرد زبان سر و کار دارد. لیکن اما تشکیک فلاسفه اسلامی بیشتر بحثی وجودی ( ontological ) است.

۳. اگر در بحث از خداوند قائلان به اشتراک لفظی صرف و قائلان به اشتراک معنوی صرف را در دو سر طیف قرار دهیم، تمثیل به اشتراک لفظی نزدیک تر است و تشکیک فاصله اش با اشتراک لفظی بسیار بیشتر و به اَن سر طیف نزدیک است.

۴. بی شک آکویناس هم تحت تاثیر ابن میمون بوده و هم تحت تاثیر ابن سینا و این باعث شده در قول ابن سینا تغییراتی ایجاد کند و آنرا به نگرش سلبی ابن میمون نزدیک تر سازد و بدین سان قولی میانه را ابداع نماید.

۵. در تشکیک، معنا معنایی واحد است، هر چند میزان صدق و انطباق بر مصادیق متفاوت است. اما در تمثیل اصولا معنای واحدی در کار نیست، هر چند تشابهی بین کاربردهای مختلف لفظ وجود دارد.

۶. اما آیا شیوه تمثیل راهگشا است؟ دو نوع تمثیلی که تکیهگاه هستند و به استناد آن بنا است نوعی فهم از صفات میسر گردد تمثیل ب و تمثیل ج هستند. لذا بررسی اسناد حقیقی (تمثیل ب) و تمثیل واقعی تناسب (تمثیل ج) که صفات حقیقی مثل علم و وجود را مد نظر دارد و از اهمیت بیشتری برخوردار است کافی است و با کاوش در این دومورد خود بهخود وضع دو نوع دیگر تمثیل هم مشخص خواهد شد.

۷. در تمثیل ج گفته می شد: ما نمی دانیم حکمت در خداوند به چه معنا است، اما به اجمال می دانیم رابطه ای میان خداوند با حکمت وجود دارد، مشابه رابطه سقراط با حکمت. اشکال این سخن این است که در تناسب اگر یکی از چهار جزء معادله مجهول باشد می توان آن را کشف کرد. مثلاً  $8: \pi = \pi : \pi$  که سه و شش و معادله مجهول باشد می توان آن را کشف کرد. مثلاً  $8: \pi = \pi : \pi$  که سه و شش و همچنین رابطه میان آن دو برای ما شناخته شده است. اما چهار (که البته معلوم ما است) با چیزی نسبت دارد، مشابه نسبتی که سه با شش دارد و از اینرو چون سه جزء تناسب برای ما آشکار است درمی یابیم که  $\pi$  مورد نظر هشت است و در هر دو مورد رابطه یکی است. اما در بحث از خدا ما نه تنها نمی دانیم حکمت وی چگونه است، بلکه از ذات خداوند هم اطلاعی نداریم. پس معادله ما این گونه خواهد بود: رابطه  $\pi$  (خدا) با کرحکمت) مشابه رابطه سقراط با حکمت است. تلاش برای گریز از این مشکل از طریق اذعان به این که رابطه دقیقاً یکی نیست اما مشابه است راهگشا نیست. وقتی در یک مورد، طرفین نسبت مجهول باشند نوبت به قیاس نسبت موجود در این مورد با نسبتی که در موارد دیگر برقرار است نمی رسد. حداکثر چیزی که ممکن است دریابیم نشأ بودن  $\pi$  برای  $\pi$  است، اما این کمکی نمی کند تا دریابیم  $\pi$  (در بحث ماصفات خدا) چگونه چیزی است. همین ایراد به نحو حادتر به تمثیل د وارد است چون در

تمثیل ج دو نسبت را که هر دو حقیقت دارند با هم می سنجیدیم. اما اشکال مضاعف ِ تمثیل د این است که یکی از نسبت ها فرضی است .

۸. اما تمثیل ب: سقراط و خداوند هر دو حکیم هستند، ولی نه به معنایی واحد که به تشبیه بینجامد، بلکه بر خلاف سقراط، حکمت عین ذات خداوند است. حکمت سقراط عاریتی است. پس او ذاتی است "دارای" حکمت نه "عین" حکمت. از سویی، خداوند حکمت را به نحو نامحدود دارد، برخلاف سقراط که چون محدود است حکمتش نیز محدود است و گذشته از این خداوند الگویی است که حکمت سقراط کپی و واگرفتی بسیار بعید از او است، مثل پورترهٔ نقاش. این سخنان همه درست هستند و مورد پذیرش حکمای مسلمان قرار گرفتهاند و در این قسم از تمثیل است که توماس بشدت تحت تأثیر فیلسوفان مسلمان مثل فارابی و ابن سینا است تحمایی. (Ashworth, ۱۹۹۹,pa:۱۳).

اما سؤال این است که وقتی وجود یا خیر به خداوند نسبت داده می شود آیا یک معنای واحد مد نظر است یا معانی متفاوت. در مورد مثال هایی که چه در این قسم از تمثیل و چه در اسناد ظاهری آمده حکمای مسلمان معتقد به معنایی واحد هستند: قدرت یا خیر یا وجود در مورد خداوند و سایر موجودات به یک معنا است. همچنین، اصل به معنای منشأ بودن، چه در مورد نقطه و چه در مورد چشمه، به یک معنا است. این که یکی از مقوله جوهر است و دیگری از مقوله عرض، نشانگر اختلاف در مصادیق است نه اختلاف در معنایی که از اصل بودن به ذهن متبادر می شود. آکویناس اگر این مطلب را بپذیرد تشکیک را پذیرفته است. اما اگر اصرار داشته باشد که اصولا دو معنای متفاوت در کار است ( هر چند مرتبط)، دوباره به دامن اشتراک لفظی صرف و الهیات سلبی که از آن گریزان بود غلطیده است.

۹. دلایل پیشگفته باعث شده است مواضع آکویناس در هاله ای از ابهام قرار
 گیرد. لذا مفسران وی هم دچار نوعی سرگشتگی شده اند. از نظر برخی، آکویناس در

یی آن نبوده که با این نظریه خداوند را فهم پذیر کند. «تمثیل نه شیوه ای برای شناخت خدا ونه یک تئوری در باب ساختار جهان است بلکه صرفا اظهار نظری است در باب نحوه كاربرد كلمات»(McCabe, 198۴، 198). برخى ديگر نيز مرددند كه آيا توماس با نظریه تمثیل از جرگه پیروان الهیات سلبی خارج شده است یا نه. بریان دیویز از قول آکویناس می نویسد: «طرفداران الهیات سلبی صفات ایجابی خداوند را به سلبی بر می-گردانند و به جای آنکه چیزی را در باب خداوند اثبات کنند چیزی را نفی میکنند... . اگر خداوند حی است صرفا به این معنا باشد که مشابه اشیای بی جان نیست. معلوم نیست چرا باید برخی واژه ها را در مورد خداوند به کار بریم و نه هر واژه ای را [چون اگر معنای اثباتی کلمه مد نظر نباشد می توان واژه های مختلفی را به کار برد و گفت منظورمان فقط بار سلبی واژه است]... مردم هم وقتی در مورد خداوند محمولی را به کار می برند صرفا نمی خواهند بگویند خدا چه چیزی نیست»(Aquinas,19۸1،1a,1۳:۲). دیویز بعد از نقل این سخنان با موضع گیری در برابر کسانی که اکویناس را به روش سلبی پایبند تر می دانند می نویسد: «اینها قراین خوبی است و نشانه این که اکویناس معتقد است می توان به روش ایجابی هم در مورد خداوند سخن گفت»(Davis, ۲۰۰۲،۷۶). اما هم ایشان جای دیگر و با نقل این جمله آکویناس که «ذات الوهی از هر صورتی که عقل ما به آن دسترسی دارد فراتر می رود، ما نمی توانیم وی را از طریق پی جویی این که او چه هست ادراک کنیم» (Aquinas, (۱۹۹۱،۱:۴۴ و این قطعه از تفسیر آکویناس بر اسماء الله دیونوسیوس که «خداوند از هر آنچه که بتوان گفت و از هر آنچه بتوان دانست عظیم تر است ونه تنها از فهم وزبان ما فراتر می رود، بلکه از هر فهمی حتی از فهم فرشتگان فراتر است و کامل ترین حالتی از فهم که می توان به آن دست یافت این است که در یابیم وی از همه تصورات ما فرا مي رود. ناميدن خداونداز طريق نفي مناسب ترين نوع تسميه است، چون وي

فراتر از هر چیزی است که نامی بر آن دلالت کند و مدلول هر نامی فروتر از او است» (Davies, ۲۰۰۲،۶۶).

برخی هم مثل ژیلسون وی را به همان روش سلبی پایبند تر می دانند. وی می نویسد: « اگر قدیس توماس را به این سخن وادار کنیم که ما در باب چیستی خدا دست کم معرفتی ناقص داریم، به اندیشه او خیانت کرده ایم. هر معرفتی خواه کامل و خواه غیرکامل در این عالم اصولاً غیرقابل دسترسی است. این عبارت معروف کتاب [توماس] « در رد گمراهان» در برابر هر تفسیری خلاف این، مانعی نفوذ ناپذیر است: «ما نمی توانیم درک کنیم که خدا چیست، اما می توانیم بفهمیم که خدا چه چیزی نیست...» (ژیلسون، ۱۳۸۴، ص ۱۷۹). ژیلسون جای دیگر می نویسد: «از نظر پیروان توماس با عقلی که معرفت آن بالطبع به محسوسات تعلق می گیرد نمی توان خدا را بالطبع تعقل کرد» (ژیلسون، ۱۳۸۴، ص ۱۹۹۹). با این همه ژیلسون می پذیرد که توماس نوعی معرفت را نه در باب ذات که در باب وجود میسر می داند.

اما جان هیگ با استفاده از واژگان کانتی تفسیری زیبا از آکویناس به دست می دهد: «خداوند آنگونه که در خارج هست( نومن یا پدیده) به فهم ما در نمی آید صفاتی که به خدا نسبت داده می شود ظهور و بروز( فنومن یا پدیدار) آن واقع خارجی (خدا) در دستگاه ادراکی ما هستند و هر چند چگونگی وی را نشان نمی دهند، اما اصل وجود وی را نشان می دهند» (Hick, ۱۹۶۵،۱۹).

به نظر می آید این برداشت مناسبی از آکویناس باشد. همان گونه که از نظر کانت ما صرفاً با مفهوم درخت (پدیدار) سر و کار داریم و دستگاه معرفتی ما قادر به درک خود درخت خارجی نیست، اما درخت خارجی هم به هر حال وجود دارد، مطابق تمثیل توماس نیز ما به خود خدا دسترسی نداریم، اما بروز صفات او در عالم ودر ذهن نشانه وجود او یند . بازگشت این قول نیز به قول ژیلسون است؛ یعنی حاصل

دید گاه آکویناس و شیوه تمثیل وی این است که می توان به وجود خدا اذعان کرد. از این رو سخن گفتن از وی تا حدی معقول است. اما چیستی وی را نمی توان شناخت.

### نتيجه

روش تمثیل که بیشتر تحت تاثیر ارسطو و شارح وی بوئسیوس به حیطه منطق و الهیات مسیحی راه یافته امتیازاتی را دارا است از جمله، این روش به این تأمل دامن می زند که آیا امکان دارد الفاظی وجود داشته باشند که در موارد مختلف دارای معنای واحد نباشند با این همه مشترک لفظی صرف هم نباشند. اما ظاهرا تلاش آکویناس در بسط تمثیل و استفاده از آن در حل مسئله کلامی فهم پذیری اوصاف الهی قرین توفیق نیست. دیدیم که تمثیل گونه های مختلف داشت و قصد طراحان تمثیل این بود که با تکیه بر دو گونه از این گونه ها ما را به فهم صفات خداوند نزدیک سازند. اما دیدیم که با روش تمثیل فهمی از خداوند میسر نمی شود.

## منابع

ابن سينا، حسين عبدالله (٣٧٠–٢٢٨ق)؛ الأشارات و التنبيهات مع الشرح للمحقق نصيرالدين طوسى، جلد سوم، دفتر نشر كتاب، تهران، ١٣٧٩.

\_\_\_\_\_\_ ؛ **الألهيات من كتاب الشفاء**، تحقيق آية الله حسن زاده آملي، مركز انتشارات دفتر تبليغات، قم، ١٣٧٤.

ارسطو، (۳۸۴–۳۲۲ق.م.)؛ مابعد الطبيعه، ترجمه شرف الدين خراساني، نشر گفتار، تهران،۱۳۶۷.

خوانساری، محمد؛ منطق صوری، مؤسسه انتشارات آگاه، تهران،۱۳۶۷.

ژیلسون ، اتین(۱۸۸۴–۱۹۷۸م.)؛ تومیسم، در آمدی بر فلسفه قدیس توماس آکویناس، ترجمه سید ضیاء الدین دهشیری، انتشارات حکمت، تهران،۱۳۸۴.

\_\_\_\_\_ ؛ روح فلسفه در قرون وسطی، ترجمه علیمراد داودی، نتشارات علمی فرهنگی، تهران.

صدرالدین شیرازی، محمدبن ابراهیم (۹۷۹-۱۰۵۰ق.)؛ منطق نوین، با ترجمه و شرح دکتر عبدالمحسن مشکوه الدین، مؤسسه انتشارات آگاه، تهران، ۱۳۶۲.

.Aristotle,(**\\9.0**) *metaphysic*, in: Commentary on Aristotle metaphysics, Domb Ox Books, Notre Dame, Indiana.

Aquinas, Thomas, (1991) '*The Summa Contra gentiles*' University of Notre Dame Press; Rpt edition.

Davies .Brian, ( \* \* \* ) *Philosophy of Religion a Guide and Anthology*, Oxford university press, New Yourk.

Bourke. Vernon J ( **\ ٩٧٢**), Thomas Aquinas. **St In: Encyclopedia of philosophy** ed: Poal Edwards, Vol **Λ**, Collier Macmillan Publishing, London.

Davies .Brian, (Y · · Y) Aquinas an Introduction, Oxford university press.

Davies .Brian, (Y · · Y) Aquinas on what God is Not in: Thomas Aquinas, ed by Davies .Brian, Oxford university press.

Lucas, John, (1914) *The Future*, Oxford University Press.

McCabe O.P,(\\\forall \partial \tau \) Appendix \( \forall \) to the vol \( \forall \) of Summa Theologica, London and New York.

Owen. H P, "God ,Concept of" In: *Encyclopedia of philosophy* ed: Poal Edwards, Vol V, Collier Macmillan Publishing,London.

Swinburne .Richard( \ 99 ) The Coherence of Deism, Oxford University Press

YV. Stephen, A. Richards, (1999) Religious Language An Introduction"

http://www.faithnet.org.uk/A \( '\. \) Subjects/Philosophyofreligion/language.htm

YA. Strumia. Alberto, (199A) "Analogy, in Encyclopedia of Religion and science Ed by G.Tanzella and A Strumia, Open Court Publishing Company, Chicago also available on: http://www.disf.org/e/p.Voci/Y9.asp

Polities. Vasilis( $\Upsilon \cdots \Upsilon$ )Aristotel and the Metaphisics,Routledge ,London and New York

# اجتماع دو منظر اصالت ماهیت و اصالت وجود در نظریه اصالت پدیداری معنا\*

عباس جوارشکیان استادیار دانشکده الهیات دانشگاه فردوسی مشهد

Email: javareshki@ferdowsi.um.ac.ir

#### چکیده

به رغم آن که در فلسفه کلاسیک اسلامی، تا کنون بحث از اصالت و اعتباریت وجود و ماهیت با بحث معرفت شناسی دو بحث جدا و دور از یکدیگر انگاشته شده اند، در این مقاله سعی شده است با تبیین ربط بنیادی و وثیق این دو عرصه به نقش کاملاً تعیین کننده دیدگاه معرفت شناختی در اتخاذ هر یک از دو منظر اصالت وجود یا ماهیت تأکید شود. در بخش نخست مقاله پس از آشکار شدن تلازم انگارهٔ اصالت ماهوی با تلقی متعارف از علم \_ یعنی باور به این همانی ماهوی \_ و بیان ناسازگاری انگارهٔ اصالت وجودی با چنین تلقی و باوری و به ویژه تبیین عقیم بودن راه حل های ارائه شده در حل شبهات وجود ذهنی، ضرورت اتخاذ تلقی جدید و الگوی تازه ای در معرفت به اثبات می رسد . سپس در بخش بعدی با تأمل در معنای ماهیت و ماهیت معنا، حقیقت دو جنبه ای و ربطی و ظهوری علم مورد تبیین و تحلیل عقلی قرار گرفته است. بر مبنای این نگرش جدید از حقیقت علم که تحت عنوان نظریه اصالت پدیداری معنا از آن یاد شده است تباین مفروض میان اصالت ماهیت و اصالت وجود انکار شده و اذغان به اصالت هر دو مورد پذیرش قرار گرفته است. در بخش پایانی مقاله به معضل دیرین وحدت وکثرت پرداخته شده و بر پایه نظریه اصالت پدیداری معنا تلاش شده است سر ناگشوده کثرت عرضی و تغایرات معنایی گشوده گردد و به مشکلات وجود ذهنی انیز پاسخی شایسته داده شود.

**کلید واژهها:** اصالت وجود، اصالت ماهیت، وجود ذهنی، ربط عین و ذهن، یدیدارشناسی معنا.

\*.تاریخ وصول: ۱۳۸۶/۶/۲۰؛ تاریخ تصویب نهایی:۱۳۸۸/۱/۱۸.

#### مقدمه

بدون تردید یکی از جدی ترین و مبنایی ترین مباحث فلسفی بحث از اصالت و جود یا ماهیت است. از منظر هر یک از این دو اعتقاد، تفسیر و تلقی ویژهای نسبت به کل مسائل هستی پیدا می شود که با دیگری تفاوتی بارز دارد و افق های کاملاً متفاوتی از اندیشهٔ فلسفی را پیش روی اندیشمندان این عرصه می گشاید.

پس از اذعان به این که واقعیتی ورای دریافت های ما وجود دارد و ما قادر به شناخت این واقعیت و کشف خارج هستیم ، مهم ترین سؤالی که با آن روبرو هستیم این ست که بدانیم: آنچه عالم واقع را پرکرده و واقعیت ورای ادراک ما را تشکیل داده است ، ما بازاء بالذات کدام دسته از ادراکات این است آیا ما بازاء بالذات دریافت های ماهوی ماست ، یا ما بازاء بالذات مفهوم وجود و اقسام و انحاء آن؟ به عبارت دیگر ، هویت متحقق خارجی هر شیء دقیقاً با کدام یک از دو مفهوم چیستی (ماهیت) و هستی (وجود) شیء تناظر و تطابق و عینیت دارد؟ آیا این «ماهیت» است که دار واقع را پر کرده است یا «وجود»؟

در این جا دو نکته مهم شایان تأکید و تصریح است:

۱ \_ از آنچه بیان شد، به خوبی آشکار می شود که بحث اصالت ماهیت یا وجود، به طور گریز ناپذیر بحثی دو جنبهای و دو سویه است. از یک سو بحثی کاملاً هستی شناختی است و از سوی دیگر کاملاً معرفت شناسانه؛ زیرا سخن اصلی حول تفاوت دریافت های ما از یک شیء و نسبت هر یک از آن ها با حقیقت متحقق در خارج است. بنابراین، هر تئوری و نظریهای که در مبحث علم و معرفت داشته باشیم کاملاً این بحث را تحت الشعاع خود قرار خواهد داد و در سرنوشت نهائی آن نقش تعیین کننده خواهد داشت. لذا راه حل نهایی را باید در یک نظریهٔ جامع و مشتمل بر هر دو جنبه جستجو کرد.

۲\_ دامنه وسیع تفکر اصالت ماهوی در آثار عموم حکما به ویژه مشائین از یک

سو'، وبقایای نسبتاً وسیع این طرز تفکر در آثار و اندیشههای فیلسوفان اصالت وجودی از سوی دیگر، از نقش نافذ و بسیار عمیق این نحوهٔ نگاه و تلقی از هستی خبر می دهد. تا آن جا که براساس دلایل و قرائن بسیار آ، این ظن در هر متأملی تقویت خواهد شد که چه بسا آنچه تحت عنوان اصالت ماهیت مورد طرد و انکار جدی حکمای صدرایی قرار گرفته است غیر از آن چیزی باشد که در حکمت مشاء به طور ضمنی و در سخن بزرگانی چون خواجه طوسی ، سهروردی ، میرداماد ، علامه دوانی و صدرالدین دشتکی به طور صریح و روشن مورد تأکید قرار گرفته و از آن دفاع شده است. چه بسا هر یک از این بزرگان به وجه یا حیثی از حقیقت هستی نظر داشتهاند که با یکدیگر متباین و متعارض نیست. لذا باید در صدد ریشه یابی عمیق تر موضوع از یک سو و ابداع و طرح نظریهای جامع از سوی دیگر بود؛ نظریهای که بتواند ابعاد مختلف این بحث را پوشش دهد و حقایق هر دو دیدگاه را در برداشته باشد. به منظور ریشه یابی محل نزاع و فهم بهتر از تعارض مفروض میان اصالت ماهیت و اصالت ریشه یابی محل نزاع و فهم بهتر از تعارض مفروض میان اصالت ماهیت و اصالت وجود در آغاز به مبنای معرفت شناختی تفکر اصالت ماهوی اشاره می شود و سپس

۱. از جمله ، کلیه مواضعی که در آن ، هر نوع اتصال و اتحاد وجودی میان اشیاء و یا میان صور آن ها (چه صور خارجی و چه صور ذهنی ) و یا میان مراتب و طبقات هستی را منکر شدهاند. (بماند انکار اتحاد عاقـل و معقول ، اتحاد نفس ناطقه با عقل فعال، اتصال صورجوهری در تغییرات صوری، ترکیب اتحـادی مـاده و صورت،نفس و بدن، قوای نفس با نفس) و یا هویت خارجی شـیء را بـه ماهیـت آن تقلیـل داده و احکـام ماهیت را به عالم خارج تسری دادهاند و یا احکام و اوصاف هویات خارجی اشیاء را به ماهیات ذهنـی آنهـا

نسبت دادهاند . همچنین هر جا که ملاک وحدت هویت شیء را همان ماهیت آن دانستهاند و یا بـه مبـادی مختلف وجودی و ذوات متعدد و متکثر برای ماهیات مختلف قائل شدهاند.

۲. مانند قول به كلى طبيعى، مثل افلاطونى يا ارباب انواع، اعيان ثابته، مادهالمواد ، صور نوعيه، قبـول نحـوه
 اى از اتحاد وجود ماهيت و ...

۳. از جمله: ۱- وجود هر دو نحوهٔ نگرش در فلسفهٔ مشاء ( تباین حقایق بنابر نقل آخوند و حاجی - و نگرش اصالت و جودی)؛

۲- وجود هر دو نحوهٔ نگرش در فلسفهٔ اشراق (باور به اعتباری بودن وجود و اصالت وجود در نفوس و مفارقات تامّه و ذات حق)؛

۳- وجود هر دو نحوهٔ نگرش در عرفان نظری (اعیان ثابته از یکسو و اصالت حقیقت وجود از ســوی دیگر)؛

۴- وجود هر دو نحوهٔ نگرش در حکمت متعالیه (قول به کلی طبیعی، مشل افلاطونی، اعیان ثابته ماده المواد و ...).

سازگاری این مبنا با باور اصالت وجود وارسی می شود و پس از آشکارشدن جهات ضعف و ناتوانی هر دو دیدگاه در حل شبهات اساسی علم (وجود ذهنی) بر ضرورت تغییر مدل و الگوی متعارف معرفت، به ویژه از منظر اصالت وجود و با تکیه بر مبانی حکمت متعالیه تأکید می گردد. در ادامه، تلاش شده است با ارائه دیدگاه تازه ای از حقیقت علم و الگوی جدیدی برای معرفت به معضلات و شبهات یاد شده پاسخ داده شود و به ویژه دیدگاه اصالت ماهوی و نگرش اصالت وجودی به یکدیگر نزدیک شود و نهایتاً در یک نظریه جامع به یگانگی وحدت رسند.

## مبنای معرفتشناختی باور به اصالت ماهیت

پذیرش کثرت یا غیریت در متن عالم خارج از یک سو و باور به نــسبت مطابقـه و این همانی میان دریافت های ذهنی و متن عالم خارج از دیگر سو ، دو مبنای بنیـادی پذیرش اصالت ماهیت بوده است .

اگر آنچه که در مقام ادراک جهان خارج در مشاعر و مدارک ما نقش می بندد ، همانی باشد که در متن عالم خارج است، این تغایر و کثرت ادراکی و معنایی نیز اولاً و بالذات از آن عالم خارج است، نه از آن ذهن . بنابراین، همان اختلاف و تباین ذاتی که میان صور ذهنی موجودات در وعاء ادراکی هست ، میان ما بازاء خارجی آن ها نیز وجود خواهد داشت.

همین باور واقعی بودن و خارجی بودن اختلاف های معنایی و تباین مفهومی است که هم فهم و باور عمومی و متعارف انسان ها را اصالت ماهیتی بارآورده و هم اندیشهٔ دقیق و فهم عمیق فیلسوفان و اندیشمندان بشری را به نحو گریز ناپذیر به سمت باور به اصالت ماهیت سوق داده است. اساساً نحوهٔ طرح صحیح بحث اصالت ماهیت یا وجود از همین زاویه است که آیا آنچه ما از جهان خارج در مرتبهٔ ادراک خود متباین و مغایر می یابیم امری واقعی و خارجی است یا ساخته ذهن ما.

بدیهی است بنابر باور به علم یعنی امکان انکشاف خارج و حصول دریافت مطابق با آن ، این تغایر و بینونت را باید خارجی بدانیم و خارجی دانستن بینونت یعنی تباین حقایق اشیاء. اگر مفاهیم ذهنی ما حاکی از خارج و کاشف از واقعند، حدود و ثغور معنایی آن ها نیز که مقوم معانی و تعیّن بخش آن ها در مشاعر و مدارک ما است نیز امری خارجی خواهد بود و همان کثرت معنایی و ماهوی که در ظرف ادراک ما پیدا می شود در متن خارج نیز محقق است. از آنجا که این کثرت، کثرت معنایی وذاتی است ، نه کثرت تشکیکی در یک معنای واحد ، پس در واقع خارجی نیز

\_اگر قائل به انکشاف از خارج باشیم یعنی باور به علم داشته باشیم \_این کثرت می بایستی وجود داشته باشد؛ یعنی کثرت در حقایق اشیاء که تعبیر دیگری است از اصالت ماهیت.

## تعارض نگرش تشکیکی با باور به علم

تأمل در این معنا به خوبی آشکار میسازد که انکار تباین حقایق اشیاء به هر نحوی \_ چه برمبنای نگرش تشکیکی و احالهٔ اختلافات ذاتی به مراتب وجود، و چه برمبنای نگرش ذره ای و احالهٔ اختلافات به تفاوت تشکّل ها و نسبت های ذرات بنیادی \_ ملازم با انکار نسبت این همانی میان ادراکات ذهنی و واقعیات است؛ چرا که اگر این مفاهیم کاشف از خارج و واقع نما باشند باید «خارج» بعینه همانی باشد که این مفاهیم نشان می دهند؛ یعنی متکثر ومتعدد به تعدد معانی. این در حالی است که در نگرش تشکیکی ، ما بازاء مطابق و بالذات مفاهیم ماهوی انکار شده و تغایر ماهوی و ذاتی و ذاتی آن ها در ذهن ، به تفاوت در شدت و ضعف حقیقت واحدی تحویل می شود \_ و ماهوی ادراکات ما نسبت به واقع خارجی انکار می شود.

براساس تلقی تشکیکی از هستی، از آن جا که در خارج یک حقیقت واحد ذو مراتب تحقّق دارد نه حقایق متباین و ذوات مختلف، تغایر و تباین، مربوط به عالم ذهن

می شود، نه عالم خارج؛ و چون تغایر مفهومی ناشی از مرزهای معنایی مفاهیم ذهنی است، این تغایر به تمایز و تفاوت خود معانی با یکدیگر باز می گردد.

لذا انکار واقع نمایی تغایرات مفهومی دقیقاً به معنای انکار واقع نمایی خود معانی ذهنی است، چرا که تغایر ماهوی، چیزی زاید بر خود ماهیات و ذوات آن ها نیست. بینونت دو ماهیت در ذهن به نفس ذات خود همین ماهیات است و لذا اگر تغایر آن ها را امری ذهنی دانستیم دقیقاً به معنای آن ست که این معانی کاملاً ذهنی اند و ربطی به خارج ندارند، چرا که اساساً در متن خارج بنابر نگرش تشکیکی، تغایر ذاتی نیست و آنچه منشأ کثرت است صرفاً شدت و ضعف در یک حقیقت واحد است.

بر این اساس، به خوبی روشن می شود که انکار ما بازاء بالذات برای ماهیات در خارج، انکار علم و انکار رابطهٔ این همانی میان مدرکات ذهنی و واقعیات خارجی است و چارهای جز توسل به نظریهٔ شبح نیست.

این که گفته شود این تغایرات ناشی از تفاوت در حدود هـستی اشـیاء اسـت و این حدود هستند که منشأ انتزاع تغایر ماهوی می شوند و بنابراین، میان حدود وجـودی و ماهیات نوعی این همانی برقرار است، سخنی مقبول نخواهد بود؛ زیرا:

اولاً تفاوت حدود به تبع اصل هستی اشیاء، تشکیکی است، در حالی که تفاوت ماهیات در ذهن به نحو متباین و ذاتی است. لذا آنچه در ذهن است برآنچه در خارج است دلالتی معنایی ندارد و مطابقه برقرار نیست.

ثانیاً چگونه ممکن است منشأ انتزاع، حقیقت واحد ذومراتب باشد اما مفاهیم انتزاع شده، مفاهیمی متباین و کاملاً مغایر باهم ؟ برچه مبنایی حدود را که امری تشکیکی اند منشأ انتزاع حقایق متغایر می دانیم؟

اگر گفته شود آنچه مشکک است خود حقیقت وجود است نه حدود آن،

وماهیات با حدود تطابق دارند نه با اصل هستی اشیاء، در این صورت باید از "حدود" سؤال کرد و پرسید: حقیقت و هویت آن ها چیست؟ مگر در ساحت هستی

چیزی غیر از خود هستی راه دارد؟ و یا مگر هستی هر شیء امری مرکب و ذواجزاء است که تشکل ها و ترکیب های مختلف بیابد و به این اعتبار حدود متعدد پیدا کند؟

روشن است که هستی اشیاء امری یگانه و بسیط است و حدود هستی، چیزی بیرون از خود هستی نیست تا برآن عارض شود، بلکه خود امری انتزاعی است که از مراتب شدت و ضعف هستی انتزاع میشوند و یا به همان مراتب شدت و ضعف هستی اطلاق میشوند.

در هر صورت، حدود هستی نیز هویتی تشکیکی خواهند داشت و بنابراین هر چه از این حدود انتزاع شود مسلماً امری مشکک خواهد بود، نه اموری متغایر و متباین. لذا مطابقه و این همانی میان ماهیات و حدود وجودی اشیاء بر این اساس نیز قابل پذیرش نیست.

بر پایه این تنگنای معرفت شناختی است که هیچ فیلسوفی، حتی حکمای صدرایی و خود آخوند ملاصدرا که قهرمان وادی اصالت وجود است \_ چنان که اشاره شد \_ نتوانسته است از چنگال نافذ و قدرتمند و گریزناپذیر اندیشه اصالت ماهوی خلاصی داشته باشد. از این رو بنابر آنچه تاکنون فیلسوفان ما بیان داشته اند ظاهراً یا باید اصالت ماهوی و در نتیجه، منکر وحدت حقیقت وجود و بلکه منکر هر گونه وحدت و اتحاد و اتصال وجودی میان حقایق و ماهیات مختلف بود و یا باید اصالت وجودی بود و در نتیجه منکر واقع نمائی ماهیات و ناگزیر به تن دادن به نظریه شبح که در جای خود بدان اشاره خواهد شد.

این در حالی است که به اعتقاد نگارنده بنابر تحلیل ویژهای از اصالت وجود و اصالت ماهیت می توان هم معتقد به این همانی ماهوی بود و بر این اساس واقعیت کثرت را پذیرفت و هم پایبند اصالت وجود بود، بی آن که کثرت ماهوی را قربانی وحدت و اتحاد و اتصال وجودی اشیاء کرد . کوشش نگارنده در این مقاله تبیین این دیدگاه بر پایه نظریهٔ «اصالت پدیداری معنا» است.

#### معضل وجود ذهنی در دو منظر اصالت وجود و اصالت ماهیت

از آنچه بیان شد ممکن است چنین گمان شود که معضل علم تنها گریبانگیر معتقدان به اصالت وجود است و بر مبنای اصالت ماهیت از حیث مسئله علم و باور به این همانی ماهوی میان ادراکات ذهنی و واقعیات خارجی، مشکلی باقی نخواهد بود، درحالی که به اعتقاد نگارنده علی رغم این که نظریه این همانی ماهوی با نگاه اصالت ماهوی سازگاری بیشتر دارد و حتی بنابر آنچه گفته شد باور به این همانی معرفتی آبشخور اصلی اصالت ماهیت بوده است، اما از نقطهنظر مباحث وجود ذهنی نظریه اصالت ماهیت با مشکلات بسیار جدی تری مواجه است. چرا که بر مبنای اصالت ماهیت علاوه بر این که تمایز وجودی وجود ذهنی با وجود خارجی ماهیات توجیه ناپذیر است و منطقاً جمیع آثار وجود خارجی ماهیت را باید به وجود ذهنی آن خواهند نمود. اگر همان جوهری که در ذهن است بعینه در متن خارج محقق است خواهند نمود. اگر همان جوهری که در ذهن است و در خارج از سنخ جوهر؟! و چگونه در ذهن از سنخ عرض و کیف است و در خارج از سنخ جوهر؟! و چگونه همان اعراضی که در متن خارج تباین ذاتی با یکدیگر دارند در عرصهٔ ذهن بدون کمترین تغییر و تحولی در حقیقت ذاتشان، تحت یک عرض واحد (کیف نفسانی)

از این رو است که نه تنها حکمای صدرایی که حکمای مشایی نیز، چه آنان را اصالت ماهوی بدانیم و چه نه، در مباحث وجود ذهنی و مقولهٔ علم، راه حلّی شبیه به نظریهٔ شبح را برگزیده و از این همانی معرفتی عدول کرده اند.

# عقیم بودن راه حل حکمای مشایی (نظر تمثال)

راه حل حکمای مشایی چیزی جز این نبوده است که برخلاف مبانی معرفت شناختی خود که صورت معقوله را همان حقیقتی میدانند که در متن خارج با ماده همآغوش و در ذهن مجرد از آن است، تطابق صددرصد صورت معقوله و صورت خارجی را منکر شوند و از تعبیر « تمثال » برای صورت ذهنی استفاده کنند؛ یعنی آنچـه را که در ذهن است نه عین صورت خارجی بلکه تمثال و عکس آن تلقی کردهاند.

ابنسینا در مباحث مربوط به ادراک به تمایز حقیقت شیء و مثال آن تصریح می کند: « ادراک الشیء هو ان تکون حقیقته متمثله عند المدرک» . سپس در توضیح تمثل حقیقت شیء در نزد مدرک می فرماید: این نفس حقیقت شیء نیست که نزد مدرک ادراک می شود بلکه « تکون مثال حقیقته مرتسما فی ذات المدرک ، غیر مباین له» (ابنسینا، الاشارات، نمط سوم، فصل هفتم).

همچنین در مواضع متعددی از تعلیقات، با نظر به شبهات وجود ذهنی، بر تمایز معنای ذهنی ماهیت و ذات متحقق خارجی آن تأکید کرده است از جمله «العلم هو حصول صور المعلومات فی النفس، ولیس نعنی به أن تلک الذوات تحصل فی النفس بل آثار منها و رسوم» (ابنسینا، تعلیقات، ص ۸۲) و «قولهم ان العقل ینترع صور الموجودات و یستثبتها فی ذاته، فلیس معناه أنه ینتزع تلک الصور و الذوات کماهی، بل یعقل معناها، و یستثبت ذلک المعنی فی ذاته» (ابنسینا، تعلیقات، ص ۷۳ و ۱۴۷ و ۱۴۷).

در این خصوص، همچنین، می توان به آرای خواجه نصیر وشرح علامه حلی در کشف المراد (ص ۱۹) و قطب الدین شیرازی در دره التاج (بخش اول، ص ۸۲) مراجعه کرد. همین تمایز به نحو بسیار صریح و روشن در آرای مشایی شیخ اشراق نیز تأکید شده است: «الصوره الذهنیه و ان کانت ذات هویه . . . . ألا أنها ذات مثالیه لیست متأصله فی الوجود لتکون ماهیه بنفسها أصلیه بل مثالیه و لا کل مثال بل مثال ادراکی لما وقع أو سیقع» (المشارع و المطارحات، مجموعهٔ مصنفات، ج ۱، ص ۱۳۳۲؛ همچنین حکمة الاشراق، ص ۱۵).

جالب توجه آن ست که این رأی شیخ اشراق که در تنگنای پاسخ به شبهات وجود ذهنی بیان شده است دقیقاً مقابل رأی اصلی و مبنایی ایشان در باب معرفت است

كه اساساً تعقل را حضور شيء و يا عدم غيبت شيء از ذات عالم ميدانـــد (المـــشارع، ص ٧٢).

علاوه بر آن که نظریه تمثال بودن صورت ذهنی، از نظر باور به حصول علم و اعتقاد به این همانی ادراکات ذهنی با خارج، در معرض خدشه های اساسی است، اشکال عمده دیگر آن این است که اساساً هر نوع مقایسه ذهن و عین و تمایز قائل شدن میان احکام و اوصاف موجودات خارجی و موجودات ذهنی، بر دریافتی از خارج مبتنی است که خود این دریافت را، بنا بر ثنویت ذهن و عین باید در زمره امور ذهنی محسوب داشت و لذا دوباره همهٔ شبهات وجود ذهنی متوجه همین تلقی و درک ما از خارج خواهد شد.

به بیان دیگر وقتی می گوییم مثلاً جوهر خارجی این چنین است و جوهر ذهنی آن چنان و یا اینکه موجودات خارجی دارای فلان آثارند و موجودات ذهنی به گونهٔ دیگر ، در این ، خارج یاد شده ، خارج عینی نیست، بلکه خارجی است که به ادراک ما درآمده است و خود از سنخ وجود ذهنی است.

روشن است که اگر بخواهیم برای رهایی از شبهات وجود ذهنی ، این خارج دریافتی و ادراکی را نیز تمثال خارج بدانیم، خارج دیگری را لحاظ کردهایم که به ناچار باز خود در ظرف ادراکی ما قرار دارد بدیهی است که درباره این خارج نیز دوباره شبهات وجود ذهنی را پیش رو خواهیم داشت و چون هیچ گاه به عین خارج بدون واسطهٔ ادراک دسترسی نداریم در هیچ مرحلهای از لحاظات ذهنی ، از شبهات وجود ذهنی خلاصی حاصل نمی گردد.

بنابراین، تا وقتی که به کشف از خارج و این همانی دریافت های ذهنی و وجودات خارجی قائل هستیم، راه حل تمثال راه حلّی عقیم و بی ثمر است مگر آن که اساساً منکر هرگونه ادراک واقعنما از خارج و واقعیات عینی شویم و به نظریهٔ شبح گردن نهیم که توالی فاسد آن بر کسی پوشیده نیست.

# عقیم بودن راه حل حکمای صدرایی (اختلاف حمل)

با تأمل در آنچه بیان شد آشکار خواهد شد که راه حل ملاصدرا نیز که مبنی بر تفاوت حمل است نمی تواند در بحث شبهات وجود ذهنی مشکل گشا باشد؛ (زیرا اولاً بنابر راه حل اختلاف حمل، لازم است برای موجود ذهنی، دو نوع ماهیت قائل شویم: یکی ماهیتی که به تبع وجود ذهنی داشتن برای او حاصل آمده است (کیف نفسانی به حمل شایع)؛ و دیگر ماهیتی که از حیث دلالت اش بر خارج (ماهیت شیء به حمل اولی) دارا است. از آن جا که یکی از این دو ماهیت را نمی توان حقیقی و دیگری را اعتباری یا یکی را ذاتی صورت ذهنی و دیگری را عرضی دانست و یا این که انتساب یکی را نفسی و دیگری را قیاسی فرض کرد، بلکه هر دو را باید به نحو حقیقی و ذاتی و نفسی به صورت ذهنی نسبت داد، لازم می آید که یک واقعیت و وجود واحد، دارای دو نوع ماهیت متباین و متقابل باشد که علی الاصول قابل توجیه نیست و در این خصوص با تعدد اعتبار نمی توان به جواز اجتماع دوامر متقابل حکم کرد.

ثانیاً شبهات وجود ذهنی در ادراکاتی است که ناظر به جهان خارج هستند؛ یعنی آن جا که از جوهر یا عرضی خارجی خبر می دهند. در این موارد آنچه از مفه وم مثلاً جوهر ادراک می کنیم، همان چیزی است که در متن خارج است و لذا نمی توان میان مفهوم جوهر – وقتی آن را مرآت خارج قرار داده ایم – و آنچه که جوهر خارجی می یابیم و درک می کنیم، تمایز قائل شویم. لذا همان جا که می گوییم "جوهر، جوهر است به حمل اولی" با شبهات وجود ذهنی روبرو می شویم؛ زیرا آنچه به ادراک ما در آمده است، همان جوهر خارجی است و این همانی مفادی جز یگانگی جوهر خارجی با آنچه که به ادراک ما درآمده است و امری ادراکی و نفسانی است ندارد. چنان که قبلاً

ا. البته بایدتوجه داشت این راه حل، چنان که شیوهٔ ملاصدرا است، راه حلی بر مبنای ممـشای قـوم وفهـم متعارف فلسفی بوده است، نه بر مبنای فلسفه صدرایی و مبانی فلسفی خاص خود او در بحث حقیقت علـم.
 به ویژه باید توجه داشت که راه حل اختلاف حمل مبتنی بر فرض تمایز معنا و وجود در ساحت ذهن اسـت که اساساً با تلقی وجودی ملاصدرا از حقیقت علم منافی و معارض است.

\_

اشاره شد نمی توان میان معنای دال بر خارج با آنچه که از طریق این معنا از خارج می فهمیم تمایز قائل شد؛ زیرا فرض تمایز، ملازم با تن دادن به سلسله ای بی پایان از معانی ذهنی است که قطعاً مردود است. به عبارت دیگر، در فهم واقعیات خارجی ما دو معنا نداریم تا یکی را واسطه و میانجی درک خود از خارج بدانیم و دیگری را «درک از خارج» و لذا نمی توان گفت که ما از طریق معنا و مفهوم ذهنی به معنا و مفهوم دیگری نایل می شویم تا یکی را دال و دیگری را مدلول بدانیم و در نتیجه احکام ذهنی را به دال و احكام خارجي را به مدلول نسبت دهيم؛ زيرا اولاً مدلول حقيقي در خارج است نه در درون ما و چون علم ما علم حضوري نيست پس همواره ما از آن جـز تـصويري ذهنی نخواهیم داشت؛ ثانیاً اگر به معنای ثانیای غیر از معنای اول در صقع نفس خود قائل شویم باز این معنا نیز امری ذهنی و نفسانی است نه عینی و خارجی. لذا اگر بنا به فرض بگوییم درک ما از خارج غیر از صورت و معنای ذهنی خارج است لازم می آید به صور ذهنی بیشماری قائل شویم؛ چون هر درکی باز خود صورتی ذهنی است و بنا به فرض باید آن را واسطه بدانیم نه خود درک. روشن است که چنین تلقیای باطل است. بنابراین، چاره ای جز این نیست که آنچه را به عنوان جوهر، جوهر خارجی می دانیم، همان معنای ادراک شده از معنای ذهنی جوهر باشد و این معنا را نیز همان صورت ذهنی جوهر تلقی کنیم ونه صورت ذهنی دیگری درمرتبه بالاتر ذهن لـذا بازما هستیم و همه اشکال های وجود ذهنی.

بی جهت نیست که مرحوم ملاصدرا نیز آخرالامر بنا بر مبانی خود راه حلی شبیه راه حل مشائین را انتخاب می کند و اعلام می دارد آنچه ما در ذهن خود بعنوان ماهیات داریم ، شبح واقعیت های خارجی و ظل و عکس آن ها است نه عین واقعیت خارجی آنها: «فان الماهیه کل شیء هی حکایه عقلیه عنه و شبح ذهنی للخارج و ظل له» (ملاصدرا، مشاعر، ص ۶۴): «فان الماهیه، نفسها خیال الوجود و عکسه الذی یظهر منه فی المدارک العقلیه و الحسیه ....» (ملاصدرا، اسفار، ۲، ۱۹۸۸): «ماهیه کل شیء هی

حكايه عقليه عنه و شبح ذهنى لرؤيته فى الخارج و ظلل له» (ملاصدرا، اسفار، ٣، ٢٣٥) و «حصول الماهيات و المفهومات العقليه و وقوعها مع انحاء الوجودات حصول تبعى و وقوع عكسى، وقوع ما يترائى من الامثله فى الاشياء الصيقليه الشبيهه بالوجود فى الصفاء و البساطه ... و بالجمله يحصل للنفس الانسانيه حين موافاتها الموجودات الخارجيه لاجل صقالتها و تجردها عن المواد صورعقليه وخياليه و حسيه، كما يحصل فى المرآه اشباح تلك الاشياء و خيالاتها و الفرق بين الحصولين: ان الحصول فى المرآه بضرب شبيه بالقبول و فى النفس بضرب من الفعل» (ملاصدرا، اسفار، ١، ٢٩٠).

البته، مرحوم ملاصدرا تصریح دارد که این دیدگاه غیر از دیدگاه معتقدان به شبح است؛ چرا که آنان تطابق ماهوی را منکرند. اما در دیدگاه ایشان باور به تطابق ماهوی باقی است، به این نحو که بنابر اصالت وجود، تحقق خارجی ماهیت را تبعی و بالعرض و مجاز تلقی کنیم نه حقیقی و لذا آنچه در ذهن به عنوان ماهیت تحقق دارد مطابق با همان ماهیت خارجی است و چون ماهیت، انتزاعی ذهنی از حدود هستیها است و نه عین هستیهای خارجی، لذا در قیاس با وجود خارجی شیء باید ماهیت را شبحی از هستی شیء و ظلّی از آن امر محقق خارجی دانست. ا

روشن است که با اعتباری دانستن و مجازی دانستن تحقق ماهیت جایی برای باور به تطابق حقیقی میان ذهن و عین باقی نمی ماند . اگر گفته شود ماهیت ذهنی شیء با حدود وجودی آن منطبق است، دراین صورت بنا بر معنای انطباق، اگر این انطباق را انطباقی ماهوی بدانیم چارهای جز باور به وجود خارجی و حقیقی ماهیت نداریم و اگر مراد از انطباق این باشد که ماهیت ذهنی شیء منشأ انتزاعی در خارج دارد، در این صورت اساساً انطباق، ماهوی نخواهد بود و اساساً تعبیر انطباق در این جا نادرست خواهد بود. صرف نظر از آن اشکال مبنایی که در آغاز مقاله یاد شد که حدود هستی

 ۱. اگر چه ایشان این دریافت عقلی از ماهیات اشیاء را ناشی از دریافتی شهودی و مواجههای حضوری با حقایق عقلی و جبروتی اشیاء می داند، اما در هر صورت دریافتی از حقایق خارجی است، منتهی مرتبه عالی ای از خارج که در حکم مبدأ وجودی اشیاء طبیعی است.

-

اشیاء را منشأ انتزاع ماهیات متباین الذات دانستن، علیالاصول، امری غیرقابل دفاع و معارض با مبانی صدرایی است . بنابراین، ملاحظه می شود جمیع حکما (چه مشایی و چه صدرایی) در مقام پاسخ به شبهه های وجود ذهنی به گونهای در باور به این همانی معرفتی تجدید نظر کردهاند.

اکنون خود را در مواجهه با یکی از جدی ترین و بنیادی ترین مشکلات اندیشه بشر می بینیم؛ مشکلی که هم جنبه معرفت شناختی دارد و هم هستی شناختی، و هر دو جنبه نیز نقش محوری و بسیار تعیین کننده ای در عرصه فلسفه دارند. از طرفی برای گریز از افتادن در ورطهٔ سفسطه و انکار علم باید به این همانی معرفتی ملتزم بود و از سوی دیگر از اصل قویم و بنیادی اصالت وجود نمی توان عدول کرد. این در حالی است که هیچ یک از این دو باور به یکدیگر وفا نمی کنند. از یک سو این همانی معرفتی علاوه بر آن که به خودی خود با شبهات محیرالعقول وجود ذهنی روبرواست بیشتر مقتضی نگرش اصالت ماهوی است و اصالت ماهیت نظریهٔ معتبری در عرصهٔ هستی شناسی نیست و از دیگر سو، دیدگاه اصالت وجودی نیز مطابق با الگو و مدل معرفت شناختی متعارفی که وجود دارد نمی تواند تببین خرسند کننده و قابل دفاعی از این همانی معرفتی ارائه دهد.

نظریه «اصالت پدیداری معنا» تلاشی است برای حل این معضل چند جانبه که هم با مبانی صدرایی توافق دارد و هم به مبانی مشایی وفا می کند و در عین حال افقهای جدیدی را در عرصهٔ معرفت شناسی و هستی شناسی می گشاید. از آن جا که این نظریه بر پایه ی تلقی دقیقی از ماهیت معنا است نخست به این بحث به عنوان مدخل مناسبی برای طرح نظریه ی اصالت پدیداری معنا می پردازیم.

#### ماهىت معنا

معنای شیء چه نسبتی با خود شیء دارد و چه نسبتی با ما؟ آیا معنای شیء وسیله و واسطهای ذهنی است برای علم یافتن به شیء خارجی، یا نه اساساً معنای شیء همان علم ما به شیء است و تمایزی میان معنای شیء و علم ما به شیء نیست؟ روشن است اگر معنای شیء واسطه ای میان نفس ما و شیء باشد که از طریق آن ما به شیء علم پیدا کنیم، در واقع باید در ظرف ادراکی ما دو صورت علمی تحقق داشته باشد: یکی معنای شیء (به عنوان واسطه) و دیگری صورت علمی ادراکی که از طریق این معنا از خارج به دست آورده ایم. در حالی که چنین نیست؛ آنچه به عنوان معنای شیء می شناسیم همان ادراک ما از شیء خارجی است. علم ما به شیء همان معنایی از شیء است که در وعاء ادراکی ما پیدا می شود و میان علم ما به خارج و معنای درک شده از شیء (صورت معقوله یا ذهنی) ثنویتی نیست.

از طرفی معنای ذهنی و ادراکی اگر خارج را به ما می شناساند به این معنا نیست که معنایی غیر از معنای خود را برای نفس ما افاده کند. بعبارت دیگر، اگر معنای ذهنی شیء بر واقعیت خارجی شیء دلالت دارد و آن را دال می دانیم، مدلولی که به ادراک ما درمی آید چیزی غیر از همین دال نیست. چنین نیست که معنای ذهنی شیء چیزی فراتر از خودش را به ما نشان دهد. و یا به عبارتی گمان شود ما در وعاء ادراکی خود دو معلوم داریم: یکی بالذات و دیگری بالعرض که بالعرض از طریق معلوم بالذات برای ما حاصل شده باشد. بلکه اساساً معلوم بالعرضی برای نفس ما وجود ندارد؛ یک معنا وجود دارد که همان معلوم بالذات است. حکایت این معلوم از خارج چیزی جز خود آن نیست. پس معلوم بالعرضی برای نفس وجود ندارد و تعبیر معلوم بالعرض برای واقعیت خارجی شیء، از آن جا که موهم ثنویت معنا است، تعبیری نادرست است.

به بیان دیگر، اگر معنای ذهنی را مرآت خارج میدانیم چون ما به بیرون از ایس آینه مستقیم دسترسی نداریم هر دریافتی که از طریق این صورت مرآتی نسبت به خارج پیدا میکنیم، در واقع، همان صورت مرآتی است و نه بیشتر از آن. لذا خارج مورد اعتقاد ما همان است که در وعاء ذهنی و ادراکی ما نقش بسته است.

بنابراین، اگر ما صور علمی و ادراکی خود را کاشف از خارج می دانیم از آن

رواست که در خود معنا ، ما خارج را میبینیم و میابیم، نه این که توسط معنا به خارج پی میبریم. این پی بردن، همان درک معنا و خود معنا است و نه چیزی بیشتر از آن.

حال که روشن شد ادراک علمی ما منحصر در همان معنای ذهنی و صورت علمی شیء است و همهٔ آنچه که دربارهٔ خارج و عینیت اشیاء می دانیم درواقع همان ادراکات ذهنی و معانی آن ها در وعاء ادراکی ماست بنابراین با توجه به ویژگی کاشفیت علم که مقوم علم بودن علم است، چارهای جز این نداریم که بگوییم معنا از کاشفیت علم که مقوم علم بادراک می کنیم و از دیگر سو، علم ما است که متحد با نفس و در مرتبه ذات ما قرار دارد. به عبارت دیگر، معنا از آن جهت که کاشف از خارج است عین خارج است، منتهی البته، خارج عندالنفس، و از آن جهت که همان ادراک و علم نفس ما است عین ذهن و نفس است و لذا ساحت علم، ساحت اتصال وجودی و بلکه اتحاد عین و ذهن و به بیان دقیق تر، وحدت و یگانگی عین و ذهن و است. از این رو، حقیقت علم حصولی نیز مانند علم حضوری چیزی جز همان حضور واقعیت و وجود معلوم عندالعالم نخواهد بود؛ چرا که معنا و ماهیت یک مفه وم و صورت ذهنی مطابق با خارج نیست، بلکه خود خارج است ، ولی خارجی که ظه ور و وجود نفسانی پیدا کرده و در ساحت علم ما حضور پیدا کرده است ، نه خارج محض و بریده و منعضل از هستی و مشاعر انسان.

بر این اساس است که می گوییم: ماهیت شیء ظهور خارج عندالنفس است و به بیان دیگر ماهیت اشیاء همان، «هستی ظهوری» آن ها در مرتبهٔ نفس ما است و لذا معنا یا ماهیت را باید مرتبهای از هستی شیء در نزد عالم دانست. به این ترتیب ماهیت نه یک امر اعتباری و ذهنی صرف، که یک امر وجودی است. نکته قابل توجه در این تحلیل آن ست که وجودی بودن ماهیت نه صرفاً از حیث وجود ذهنی آن، بلکه از حیث معنا و کاشفیتی است که نسبت به خارج دارد؛ یعنی وجود شیء خارجی است نه

وجود مفهوم آن. به بیان روشن تر، وجود ذهنی مرتبهای از وجود خارجی شیء است که تا ساحت ادراک ما کشیده شده است؛ زیرا اساساً فرض کاشفیت با درک و ارتباط حضوري و مستقيم ملازم است. اگر علم، صرفاً صورتي از معلوم در نزد عالم باشد هرگز کشف، تحقق نیافته است، چه این صورت تمثال خارج باشد و چه صورتی دقیقــاً مشابه و مطابق با خارج؛ چرا که در حالت مطابقه نیز باز چون میان صورت خــارجی و صورت ذهني وجود دارد، كشف از خارج حقيقتاً تحقق نيافته است. تنها اگر صورت ذهنی عین صورت خارجی بود کشف از خارج تحقق یافته است و لذا اگر ما علم به خارج داریم قطعاً باید خود خارج در نزد ما باشد نه صورت و عکس و تمثال و شبح و ساية آن.

پس صورت ذهنی شیء نه تنها وجود ذهنی شیء خارجی است (از آن حیث که یک امر نفسانی و ذهنی است)، بلکه مرتبهای از وجود خارجی آن نیز هست (از آن حیث که کاشف از خارج است )، هر چند نه همهٔ حقیقت خارجی شی، بلکه آن میـزان از وجود و حقیقت خارجی که بر شخص عالم ظهور یافته است.

این سخن حاجی سبزواری که می فرماید:

للشئ غير الكون في الاعيان كون بنفسه لدى الاذهان (سبزواري، ص١٢٢) ناظر به وجود ذهنی ماهیات است.

اگر بخواهیم مطابق آنچه بیان شد به هر دو حیث وجودی ماهیات (حیث ذهنی و خارجي) أن ها اشاره كنيم بايد بيان حاجي سبزواري را اين گونه تغيير دهيم: كون يوجهه لدى الاذهان

للشئ غير الكون في الاعيان

# حقیقت دو جنبهای علم

اساساً حقیقت علم دو جنبهای است. علم پل معنایی میان ما و خارج است. اگر دو سوی این پل را خارج و نفس بدانیم معانی و مفاهیم و ماهیات که رابط ما با خــارج هستند هویت دوسویهای به خود می گیرند؛ از یک سو نفسانی اند چون متعلق نفس ما و در واقع فعل نفس ما هستند و از دیگر سو خارجی اند چون خارج را برما هویدا می کنند و همان خارجی هستند که ما آن را به عنوان خارج از وجود خود درک می کنیم، چه در مقام ادراک حسی و چه ادراک خیالی و چه ادراک عقلی. این ویژگی از آن رو است که اساساً علم ناشی از ملاقات و مواجههٔ وجودی نفس ما با جهان خارج از وجود ما است و در این ملاقات و مواجهه است که نفس انسان به دلیل هویت نوری و تجردی و علمی و ادراکی اش، با مراتبی از هستی و خارج اتصال و اتحاد حاصل می کند و در نتیجه مراتبی از خارج را در خود می یابد. ا

ما این مرتبهٔ از خارج را که در افق نفس آدمی ظاهر و پیدا می گردد معانی وماهیات اشیاء میدانیم که در واقع وجهی از حقیقت اشیاء هستند و نه تمامی حقیقت خارجی آن ها.

لذا هویت و حقیقت علم نه امری صددرصد خارجی ـ به معنای مستقل از نفس ـ است و نه صددرصد نفسانی ـ به معنای مستقل و بریده از خارج ـ بلکه هم خارجی است و هم نفسانی. به عبارتی، صورت ادراکی ، ادامهٔ هستی شیء است در مرتبهای از مراتب نفس.

#### اصالت وجود و ماهنت

بر این اساس است که برخلاف تلقی متعارف که حساب هستی شیء را از چیستی آن جدا کرده و اصالت را، به نحو متردد، از آن یکی از آن ها برمی شمارند باید گفت: بنابر آن که اصالت را به معنای «داشتن ما بازاء بالذات و مطابق عینی» معنا کنیم، نه وجود اصیل است و نه ماهیت؛ چرا که آنچه که در وعاء ادراکی ما ظهور می کند (معنی وجود و معنی ماهیت) «ظهور» واقعیت خارجی است و نه خود آن واقعیت. تنها در پرتو نظریهٔ اصالت پدیداری معنا است که می توانیم از اصالت سخن بگوییم؛ زیرا بنا بر آن که ظهور مرتبهای از مراتب واقع تلقی شود آنچه که در وعاء ادراکی ما ظهور

\_

۱. این باور با مبانی فلسفی مشایی و اشراقی و حکمت متعالیه سازگار است.

می کند، خود، عین واقع بوده و براین اساس، هم ماهیت اصیل خواهد بود و هم وجود. ماهیت وصف هستی شیء است و از چگونگی هستی خبر می دهد و بنابراین مظهر هستی و آینه دار آن است نه امری منحاز و متفاوت و بریده و بیگانه با هستی . ماهیت جلوه و ظهور هستی شیء است در آینهٔ علم وادراک ما. و چون ظهور هستی از سنخ هستی است نه مباین آن پس وجود و ماهیت نمی توانند دو امر مباین و متقابل تلقی شوند تا در متن واقع با یکدیگر قابل جمع نباشند. بلکه بنا بر تحلیلی که بیان شد، هر دو از آن جهت که دریافت و معنایی از هویت متحقق خارجی در وعاء ادراکی ما هستند به یکسان خارج نما و اصیل اند.

نمی توان یکی را اصیل دانست و دیگری را اعتباری. ماهیت و وجود دو تعبیر یا توصیف هم عرض نیستند تا چون قول به اصالت هر دو ملازم با دوئیت در هویت واحد شیء است ناچار باشیم یا وجود را اصیل بدانیم یا ماهیت را. بلکه توصیف های ماهوی، دریافتی از واقعیت خارجی شیء در مرتبهٔ معقولات اول، و توصیف های وجودی دریافتی از همان واقعیت خارجی در سطحی انتزاعی تر یعنی در مرتبه معقول ثانی است. روشن است که هر اندازه مرتبهٔ انتزاع بالاتر رود وجوه اشتراک اشیاء بیشتر میشود و از این رو است که اشیاء کثیر در معنای وجود مشترکند، اما در معنای ماهیت

پس ماهیت شیء نیز مانند مفهوم وجود، همان واقعیت خارجی شیء را بیان میدارد، ولی با این تفاوت بسیار مهم که وقتی به کل واقعیت خارجی شیء نظر داریم و بخواهیم از تمام هستی و همهٔ آنچه که شیء در متن واقع دارا است سخن گوییم، چون همهٔ واقعیت خارجی شیء برای ما قابل اکتناه نیست، از مفهوم کاملاً انتزاعی وجود استفاده می کنیم، اما وقتی به وجهی از وجوه و سطحی از سطوح هستی شیء نظر داریم از مفاهیم ماهوی.

به عبارتی، مفهوم وجود دلالت کلی و کاملاً انتزاعی بر کل هویت متحقق در

خارج دارد. اما مفهوم ماهیت دلالت جزئی و انضمامی تر و غیر تام بر شیء دارد و تنها وجهی از وجوه و شانی از شوون هستی شیء را به ما نشان میدهد. پس انتزاع این دو مفهوم از واقعیت خارجی شیء از یک حیث ودر یک سطح نیست تا تفاوت آن ها را نتوان توجیه کرد.

# حل مشكل كثرت و تباين حقايق

سئوال عمدهای که این دیدگاه با آن روبرو است آن ست که از آن جا که ماهیات مثار کثرتاند، بر مبنای واقع نما بودن واصیل دانستن آن ها ، چگونه می توان از وحدت و اتحاد و اتصال وجودی اشیاء با یکدیگر سخن گفت و رشتههای علی و معلولی عالم را به یکدیگر مرتبط و متصل دانست و نهایتاً همهٔ آن ها را به وجود یگانه ذات مقدس حق تعالی نسبت داد(یکی از ادله اصالت وجود).

روشین است که اگر حقایق خارجی را متباین الذات بدانیم بسیاری از دستاوردهای حکمت متعالیه را که بر نفی تغایر و تباین وجودات مبتنی است نمی توان گردن نهاد، از جمله وحدت حقیقت وجود، وحدت حقیقت نفس ناطقه، حرکت جوهری، اتحاد نفس با عقل فعال، اتحاد عاقل و معقول و اتحاد ماده و صورت.

در این جا است که اهمیت نظریه «اصالت پدیداری معنا» بیشتر آشکار می گردد؛ چرا که بر مبنای این نظریه چنان که خواهد آمد، همه دستاوردهای حکمت متعالیه و نتایج متفرع بر اصالت وجود حفظ می شود و در عین حال تغایر و تفاوت ماهوی نیز امری واقعی و عینی تلقی می شود و دریافتی بسیار عمیق تر و غنی تر از هستی پیدا می شود که بر الگویی جدید و بسیار توانمند از هستی مبتنی است.

## كثرت وجهى در عين وحدت حقيقت ذات

چنان که بیان شد، ماهیات اشیاء ظهور حقیقت خارجی اشیاء در مجالی ادراکی و شعوری ما هستند لذا تنها ناظر به وجهی از وجوه و شأنی از شئون حقیقت خارجی آن ها هستند، نه همهٔ هویت متحقق آن ها. بنابراین، اختلاف و تباین ماهوی را نباید ناشی از اختلاف در اصل حقیقت و کنه ذات و وجود اشیاء دانست. بلکه همان طور که یک وجود واحد در متن خارج دارای آثار متفاوت و مختلف است و این اختلاف در آثار دلیلی بر کثرت در مرتبهٔ ذات و حقیقت او نمی شود، به همین ترتیب نیز می توان اختلاف ماهوی دو شیء را ناشی از اختلاف در مرتبهٔ حاق ذات و حقیقت خارجی آن ها ندانست، بلکه این اختلاف را تنها به مرتبهٔ ظهور و بروز آنان نسبت داد؛ چرا که مفاهیم و ماهیات اشیاء، بنا بر تحلیل یاد شده ، تنها به آثار وجودی و ظهورات هستی اشیاء، آن هم ظهور در مرتبهٔ نفس ما وآن هم نه همهٔ ظهورات وجودی شیء، بلکه جنبههایی از آن راجعاند.

روشن است که تباین و اختلاف ظهوری غیر از تباین و اختلاف ذاتی است. اختلاف ذاتی یعنی برای هر ماهیتی در متن واقع قائل شدن به ذات و حقیقتی کاملاً متمایز و متباین با دیگر ماهیات برمبنای این تلقی که از آن به « تباین حقایق » یاد می شود، به هیچ نوع حمل و اتحاد و اتصالی میان ذوات و ماهیات. مختلف در متن عالم خارج نمی توان قائل شد، به دلیل آن که بینونت ذاتی بنا بر اصالت ماهیت مانع از هرگونه اتحاد و اتصال هویات خارجی است .

اما اگر اختلافات ماهوی را اختلافات ظهوری یعنی تفاوتهایی که در مقام ظهور و بروز حقیقت خارجی اشیاء پیدا می شود دانستیم ، این نوع کثرت نه تنها با هیچ نوع وحدت و اتحادی منافات نخواهد داشت، بلکه بر پایهٔ آن می توان به عالی ترین نوع وحدت در عالم هستی یعنی وحدت شخصی نیز قائل شد که وحدت سنخی و وحدت تشکیکی وجود در ذیل آن قرار خواهند گرفت.

#### ریشه اختلاف های ظهوری

وقتی تباین ماهوی به اختلاف های ظهوری احاله شوند باید به این پرسش پاسخ داد: خود اختلافات ظهوری ناشی از چه هستند و مبدأ و خاستگاه این اختلافات در وعاء ظهور شیء چیست؟ از منظر نظریهٔ اصالت پدیداری معنا، از آن جا که حقیقت

علم امری دو جنبهای است که از یک طرف در واقعیت عینی شئ و از طرف دیگر در ظهور ذهنی ادراکی آن ریشه دارد، لذا وعاء ظهور ظرفی خارجی – نفسانی است، یعنی همان وعائی که در آن اتصال و اتحا نفس با خارج حاصل آمده است. از این رو کثرت و اختلاف های ظهوری و ماهوی را باید از یک سو به خارج مربوط دانست و از سوی دیگر به نفس، یعنی به نحوهٔ ادراک و حیث التفاتی شناخت و وعاء فهم فاعل شناسائی. در این جا به نحو اجمال به هر دو جنبه اشاره می شود:

۱- کثرت ماهوی در حیث خارجی علم و ادراک: از منظر نگرش اصالت پدیداری معنا، ما در متن واقعیت خارجی با دو نوع کثرت روبرو هستیم: یکی «کثـرت تشكيكي» كه از تضعّف يافتن هستي به نحو تشكيكي پيدا ميشود نه ازتعدد ذوات و حقایق اشیاء؛ و دیگری «کثرت نسبی» که ناشی از انحاء روابط و نسبت هایی است که واقعیت های خارجی با یکدیگر پیدا میکننـد. ایـن پیونـدها و روابـط تعـیّن و حـدود وجودی خاصی را برای هر شیءپدید می آورند که منجر به بروز و ظهور صفات و آثـار و افعال ویژهای از شی می گردد. با تغییر روابط و پیوندهای وجودی که شامل کلیه روابط علّی و معلولی و جمیع تأثیر و تأثراتی است که میان شییء بـا جهـان پیرامـونش برقرار است، موقعیّت وجودی و تعیّن وجودی دیگری برای شیء پدید میآید که منجر به بروز و ظهور آثار و افعال دیگری در شیء می گردد. به این ترتیب، در عالم تغیرات و حرکات برای هر شیءای، در بستر تغییراتی که در روابط و نسب وجودیاش با دیگر اشیاء عالم مستمراً پدید می آید، تعیّنات و حدود وجودی متعدد و متنوعی یکی پس از دیگری رقم میخورد که منشأ انتزاع ماهیات متعدد و متنوع برای یک شیء واحد است. ملاحظه می شود که بنا به باور به ذووجوه بودن و ذو شؤون بودن هـستی هـر شـیء از یکسو، و امکان پیدایش انواع و انحاء بیشمار پیوندها و روابط علّی و معلولی با دیگر اشیاء از دیگر سو، کثرت ماهوی ای در عالم ماده پدید می آید که به مراتب وسیع تر و غیرقابل احصاتر از کثرت تشکیکی است. بر این اساس، هستی هر شیء در شرایط

گوناگون هم از حیث روابط و نسب بیرونی با دیگر موجودات و هم از حیث نحوهٔ تألیف و پیوندهای درونی اجزاء و ابعاض و شؤون وجودیاش ، دارای آثار و ویژگیهای متفاوتی است. ا

این آثار متفاوت در عین تفاوت و تغایر معنایی، از آن جاکه همگی از ذات و حقیقت واحده شیء نشأت می یابد، تباین ذاتی و وجودی با یکدیگر ندارند و یکدیگر را نفی نمی کنند؛ چرا که تفاوت آثار و اوصاف در یک شیء ملازم با تعدد در ذات آن نیست.

۲- کثرت ماهوی در حیث نفسانی و ذهنی علم و ادراک: از آن جا که فاعل شناسایی انسان است و ساحت نهایی ظهور علمی اشیاء عرصهٔ ذهن و روان و نفس آدمی میباشد، همچنان که در بحث "ماهیت دو جنبهای علم" بیان شد، بدون تردید بخشی از تعیّن ماهوی اشیاء را باید به این جنبه از علم یعنی حیث نفسانی و ذهنی آن مربوط دانست.

به ویژه که علم، اساساً هویتی "التفاتی" دارد و نوع و وجه توجه و التفات فاعل شناسایی دارای نقش اصلی و تعیین کننده در تعیّن حوزهٔ شناسایی و تحدید موضوع شناخت است.

این بُعد از علم، حداقل از سه جنبه منشأ تکثر ماهوی می گردد که در جای خود باید به تفصیل بدان پرداخته شود: ۱- تعدید مجاری ادراکی و ابزار شناخت انسان؛ ۲- تعدید و تکثر التفاتی فاعل شناسایی (حیث توجه و التفات)؛ ۳- تعدید و تکثر وعاء فهم و جهان معنا در ذهن و روان فاعل شناسایی (جهانی که معانی در آن جا به تسالم و توافق می رسند و نظم و تشخص معنایی پیدا می کنند).

\_

۱. بنا به تحلیل ویژه ای از تشکیک، حقیقت واحد و بسیط هستی در سیر نزولی خود آن قدر تنزل و تضعف می یابد که در مراتب مادون وجود، از شدت تکثر و تنضعف، هنویتی ذره ای پیندا منی کنند (رک: مقالمه نگارنده تحت عنوان: "منظری نوین از ساختار تشکیکی هستی" ارائه شده در همایش بزرگداشت حکیم ملاصدرا تهران - خرداد ۱۳۸۱).

بر پایهٔ چنین تلقی دوسویهای از کثرت ظهوری و علمی اشیاء است که می توان تفاوت های ماهوی اشیاء و کثرت عرضی را تبیین کرد. اهمیت این تبیین و تلقی از آن حیث است که در عین حل مشکلات وجود ذهنی و چگونگی تطابق عین و ذهن و نحوهٔ پیدایش کثرت عرضی و نزاع پرمسألهٔ اصالت وجود و اصالت ماهیت و ... در عین حال نه باور به این همانی و علم مخدوش می شود، نه تفکر اصالت ماهوی خام که عالم را مشتمل به حقایق متباین الذات می داند تأیید می شود و نه کمترین تخطی ای از مبانی و اصول قویم حکمت متعالیه صورت می پذیرد.

# حل مشكلات وجود ذهني

چنان که بیان شد، مصب اصلی شبهات وجود ذهنی، باور به ایس همانی صور ذهنی با واقعیات خارجی است. در میان راه حل های ارائه شده، یا صورت مسئله را پاک کرده اند (نظریه اضافه)، یا از این همانی و علم دست کشیدهاند (نظریه شبح و نظریه تمثال) و یا اگر به این همانی صد در صد ملتزم شده اند، نهایتاً نتوانسته اند گریبان خویش را از شبهات وجود ذهنی رهایی بخشند و به سمت منظر اصالت ماهوی سوق یافتهاند. غیر از نظریات کسانی چون فاضل قوشجی، علامه دوانی و صدر الدین دشتکی – که هر یک به نوعی در معرض خدشه های اساسی اند – قوی ترین نظریه یعنی نظریه اختلاف حمل ملاصدرا، نیز مطابق تحلیل ارائه شده، مآلاً بنابر باور کشف از خارج، گرفتار شبهات وجود ذهنی می شود.

به اعتقاد نگارنده در این عرصه پرخطر تنها نظریه ای می تواند راه گشا باشد که در عین باور به این همانی بتواند از تمایز ادراکات ذهنی با واقعیات خارجی دفاع کند. چنین امری هم امکان پذیر نیست مگر آن که مقوله "هستی" و "معنا" را در عرصه علم و ادراک یکی بدانیم و بتوانیم هم تحلیلی معرفت شناختی از تمایز وجودی ذهن و عین ارائه دهیم و هم تحلیلی هستی شناختی از تمایز معنایی و ماهوی عین و ذهن.

بدیهی است در این عرصه، هم باید اصالت وجودی اندیشید و هم اصالت

ماهوی و چنین کار سترگی تنها از "نظریه اصالت پدیداری معنا" ساخته است.

مطابق نظریه اصالت پدیداری معنا، میان خارج و ادراکات ذهنی، از حیث وجهه ظهوری، این همانی برقرار است. در حالی که از حیث واقعیت، این همانی وجود ندارد. دریافت ظهوری دریافتی مطابق با خارج است. اما کامل و همه جانبه نیست. در عین حال این همانی ناظر به وجهی از وجوه شیء است و آن وجه را به عینیه می نمایاند؛ آن اندازه از حقیقت شیء را نشان می دهد که بر ما پدیدار شده است و چون حقیقت شیء بنابر وحدت حقیقت وجود ذووجوه و ذومرتبه است ، علم ما به حقایق اشیاء نیز ذووجوه و ذومرتبه خیا می تواند ماهیت های فراوان و حتی نامتناهی – بنابر باور نامتناهی بودن حقیقت هستی – داشته باشد که بستگی به مرتبه ظهور، شدت ظهور و وجه ظهوری دارد. از حیث مرتبه، واقعیت خارجی شیء گاه در مرتبه حس ما ظهور دارد، گاه در مرتبه خیال، گاه در مرتبه عقل و خارجی شیء گاه در مرتبه حس و خیال و عقل یعنی در مرتبه قلب. در هر مرتبه، هم شدت ظهور متفاوت است و هم وجوه ظهوری و هم البته وجوه التفاتی و فهمی از ناحیه فاعل شناسایی که البته تبیین مطلب مجال وسیع تری را می طابد.

هر چه ظهور کامل تر و شدیدتر، و وجوه ادراکی وسیع تر و جهات التفاتی به شیء بیشتر و متنوع تر باشد، علم به واقعیت نیز کامل تر و هویت شیء بر ما آشکارتر می شود و چون ما هیچ گاه به کنه حقایق اشیاء نمی رسیم – زیرا ملازم با اتحاد کامل یعنی یگانگی وجودی است – دریافت های ما از واقعیت و در نتیجه ماهیت اشیاء در نظر ما هیچ گاه تمام و کامل نخواهد بود. بنابراین، این تلقی رایج، که ماهیت شیء همه حقیقت آن را نشان می دهد و ماهیات اشیاء به تمامه قابل وصول هستند، تلقی نادرستی است.

علاوه بر شواهد و قراین بسیاری که در آراء و سخنان حکیمان اسلامی در تایید نظریه اصالت پدیدای معنا وجود دارد، این نظریه مستظهر به مبانی فلسفه اسلامی (چه

در حکمت مشاء و چه در حکمت اشراق و چه حکمت متعالیه) است و می توان مدعی شد با هیچ یک از اصول این نظام های فلسفی تعارض ندارد. از آن جا که تبیین و تفصیل این نظریه و تامل در وجوه و ابعاد مختلف آن و همچنین استشهاد به بیانات بزرگان حکمت، مجال مستوفایی می طلبد، در پایان مقال تنها به برخی از نتایج مهم این نظریه اجمالاً اشاره می کنیم.

# برخى نتايج نظريه اصالت يديدارى معنا

- ۱ ارائه تعریف و تحلیلی جدید از "ماهیت" (و تلقی تازهای از تعریف شیء)؛ ۲ جمع میان دو دیدگاه اساسی در عرصه هستی شناسی که تا کنون مقابل یکدیگر شمرده می شدند، یعنی اصالت وجود و اصالت ماهیت؛
- ۳ در نتیجه، حل تعارض های جدی ناشی از امتزاج دو نحوه تلقی اصالت و جودی و اصالت ماهوی در فلسفههای مشاء، اشراق، حکمت متعالیه و عرفان نظری؛
- ۴ یکی شدن مدل هستی شناسی و معرفت شناسی عرفانی با مدل هستی شناسی و معرفت شناسی فلسفی (ظهور و بطون در عرفان)؛
- ۵ راه گشودن بر پذیرش وحدت شخصی هستی در افق مباحث فلسفی (بـر پایه مبانی فلسفی)؛
- ۶ ارائه الگوی جدیدی برای علم بر پایه از میان برداشتن انفصال و جدایی دو مقوله «معنا» و «هستی» ؟
- ۷- از میان رفتن بزرگ ترین معضل نظریهٔ مطابقت یعنی چگونگی احرازمطابقت
   وباور به صدق و کذب قضایا؛
  - $\Lambda$  حل جامع معضلات وجود ذهنی (پاسخ به شبهات وجود ذهنی)؛
- ٩ ارائه تحلیل و تبیین قابل دفاع از نظریه تمثال(در حکمت مشاء و اشراق) و شبح (در حکمت متعالیه)؛
- ۱۰ سازگار شدن تحلیل فلسفی از ماهیت اشیاء با تحلیل های علمی و تجربی

دانش جدید؛

۱۱ – نامتناهی دانستن شناخت ماهیت هر شیء بر پایه باور به کشرت ظهـوری و کثرت و جهی ـ التفاقی هستی اشیاء؛

۱۲\_ یافتن راهی میان مطلق گرایی و نسبیت گرایی در مسأله شناخت (رها کردن مطلق گرایی بدون افتادن در وادی نسبیت گرایی)؛

۱۳ - تبیین واقعیت کثرت عرضی بر پایهٔ اتخاذ منظر تغایر وجهی و دست شستن از تغایر ذاتی؛

۱۴\_ رنگباختن تفاوت علم حصولی و علم حضوری و یکی شدن این دو قسم؛۱۵\_ مبنا و اساس پیدا کردن خطا و انحراف در علم حضوری .

## منابع

ابن سینا، حسین؛ الاشارات و التنبیهات، به اهتمام محمود شهابی، تهران: دانشگاه تهران، ۱۳۳۹.

\_\_\_\_\_ ؛ التعليقات، تحقيق عبدالرحمن بدوى، قم: دفتر تبليغات اسلامى حوزه عمليه قم.

حلّى، حسن بن يوسف؛ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات، ١٣٩٩.

سبزواری، ملاهادی، شرح المنظومه، با تعلیق حسنزاده آملی، قم، نشر ناب ۱۴۱۶.

سهروردی، يحيى بن حبش؛ المشارع و المطارحات، مجموعهٔ مصنفات شيخ اشراق، مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگي، ١٣٧٢.

 صدرالمتألهين شيرازي، محمد؛ الاسفار الاربعه، بيروت، دارالحياء التراث العربي، ١٩٨١م.

قطب الدین شیرازی، محمدبن مسعود شیرازی؛ دره التاج، به اهتمام سید محمد مشکوه، تهران، حکمت ۱۳۶۵.

# مطالعات اسلامی: فلسفه و کلام، سال چهلم، شمارهٔ پیاپی ۱۸۱۲ پاییز و زمستان ۱۳۸۷، ص۱۶۷- ۱۴

# بررسی تطبیقی ارادهٔ الهی در فلسفهٔ اسپینوزا و استاد مطهری\*

زهرا رسولی<sup>۱</sup>

دانش آموختهٔ کارشناسی ارشد دانشگاه فردوسی مشهد

Email: rasuli\_zahra@yahoo.com

دكتر محمدكاظم علمي

استاد يار دانشكدهٔ الهيات، دانشگاه فردوسي مشهد

Email: elmi@ferdowsi.um.ac.ir

### چکیده

این نوشتار به بررسی ارادهٔ الهی از دیدگاه دو فیلسوف بزرگ، استاد مطهری و باروخ اسپینوزا می پردازد و هدف آن روشن کردن شباهت ها و تفاوت های موجود در دیدگاه های آن دو در بارهٔ این پرسش است که آیا خداوند دارای اراده است یا نه، و در صورت داشتن اراده آیا اراده او مطلق و آزاد است. جستار حاضر در این راستا به مقایسهٔ نظریات این دو فیلسوف در مسائل زیر می پردازد: عقل الهی، اراده الهی، نسبت عقل و اراده به خداوند، قدرت خداوند، نسبت اختیار به خداوند یا قضا و قدر الهی، موجَب یا واجب بالغیر، اراده آزاد خداوند و فعلی بودن علم خداوند.

كليد واژهها: اراده الهي، علم الهي، قضا و قدر، قدرت خداوند، جبر و اختيار.

<sup>\*.</sup>تاریخ وصول:۱۳۸۶/۴/۲۶؛ تاریخ تصویب نهایی:۱۳۸۶/۸/۲۳.۱. نویسندهٔ مسؤول.

#### مقدمه

در مورد صفت اراده مانند سایر صفات و اسماءالهی نیز پرسشهای مختلفی مطرح می شود. از جمله: آیا خداوند مرید است؟ اگر مرید است آیا اراده از صفات ذات او است یا صفات فعل؟ اگر صفت ذات است عین ذات است یا زاید بر آن؟ مطلق است یا محدود؟ اگر مطلق است آیا افعال انسان هم با ارادهٔ خدا انجام می گیرد یا نه؟ اگر با ارادهٔ خدا است پس جایگاه اراده و اختیار انسان چگونه تعیین می شود؟

این جستار به بررسی این مسأله از دیدگاه متفکر بزرگ اسلامی، استاد مطهری و متفکر اخلاقی غرب، باروخ اسپینوزا پرداخته و هدف آن بیان آراء دو فیلسوف در ایس زمینه و روشن کردن نقاط اشتراک و نقاط اختلاف دیدگاه آنان است.

# ۱ – واژه شناسی

اراده به معنای عام آن از نظر لغوی یعنی «خواست، میل، خواهش، قصد و آهنگ» (دهخدا،۱۶۲۵/۲).

فلاسفهٔ اسلامی تبیینهای مختلفی از ارادهٔ الهی بیان کردهاند: أ- «اراده و محبت معنای واحدی دارند، مثل علم. اراده در واجب تعالی عین ذات او و عین داعی است» (صدرالدین شیرازی، ۳۴۱/۶ و ۳۴۰)؛ ب- «ارادهٔ او مثل ارادهٔ ما نیست که قصدی باشد که در ما پدید آمده و امری حادث باشد. بلکه او -جل ذکره - کل هستی را تعقل میکند، از آن جهت که از خود او و در مرتبهٔ ذات او است و در آن مرتبه معقول او و معشوق او و نزد او لذیذ است پس علم او به کل هستی از آن جهت که آن را تعین خارجی میدهد اراده است نه چیز دیگر» (ابن سینا، ص ۲۱).

۱. در فرهنگ های لغت مختلف معانی متفاوتی برای اراده بیان شده است که عموماً به همین معانی یاد شده
 در متن باز می گردد. لذا از بیان همهٔ آن ها صرف نظر می شود.ر.ک: عمید، ۷۵ معین، ۱۸۷/۱ انوری، ۹۸/۱.۳.

# ۲- ارادهٔ الهی در فلسفه اسپینوزا

# خدا يا جوهر

قبل از تعریف اسپینوزا از خدا، تعریف او از جوهر را نقل می کنیم؛ زیرا در فلسفهٔ او جوهر و خدا یکی است. او بر خلاف بسیاری از فلاسفهٔ دیگر فلسفهٔ خود را با خدا آغاز می کند، چنان که می گوید: «برخی با بررسی طبیعت، خدا را جسته اند و برخی با بررسی خود؛ من خدا را به خدا شناخته ام» (حلبی، ۲۷۸/۱). «مقصود من از جوهر شیئی است که در خودش است و به نفس خودش به تصور می آید، یعنی تصورش به تصور شیء دیگری که از آن ساخته شده باشد متوقف نیست» (اسپینوزا، انخلاق، ص۴) ا

#### تعريف خدا

اسپینوزا خدا را چنین تعریف می کند: «مقصود من از خدا موجود مطلقاً نامتناهی است؛ یعنی جوهر که متقوم به صفات نامتناهی است که هرکدام مبین ذات سرمدی و نامتناهی اند»(همان،۷و۸). با توجه به این تعریف خصوصیات خداوند از نظر او عبارتند از: أ) نامتناهی مطلق، ب) سرمدیت، ج) تجزیه ناپذیری.

#### اثبات وجود خدا

اسپینوزا هم مانند اسلاف خود آنسلم و دکارت وجود خدا را از صرف مفهوم آن استنتاج میکند، اما بر خلاف آنها به کمال خدا رجوع نمیکند، بلکه به تعریف خدا بــه

۱. در واقع این تعریف دارای دو جزء است:

الف) قائم به ذات بودن، به این معنا که وجودش به وجود امر دیگری وابسته نیست.

 $<sup>\</sup>phi$ ) متصور به ذات بودن، به این معنا که تصور آن هم به تصور امر دیگری وابسته نیست. می توان گفت: این جزء دوم حاکی از بسیط بودن آن است، یعنی خدا نه اجزای خارجی دارد و نه اجزای ذهنی. بنابراین نه وجودش بر وجود شیء دیگری متوقف است و نه تصورش. پارکینسن معتقد است که جزء دوم تعریف جوهر برای اسپینوزا بسیار مهم است، به خاطر این که نقش حیاتی در نظریه او در مورد نسبت نفس و بدن دارد ( ر.ک. : پارکینسن، ۵۸و ۹۸). جهانگیری نیز در پاورقی اخلاق می گوید : این جزء اضافه در تعریف اسپینوزا لازمه تعاریف اسلاف او است که جوهر را بر خدا نیز اطلاق کرده اند. بنابراین در تعریف او چیز تازه ای وجود ندارد (ر.ک.: اسپینوزا، اخلاق، ۴).

عنوان جوهر متوسّل می شود و از آنجا که خدا به عنوان نوع خاصی از جـوهر تعریـف شده است، برهان وجود خدا برهان وجود یک جوهر نیز هست(هگل،۲۳و۲۴). او برای اثبات وجود خدا هم از براهين لمّي و هم از براهين انّـي استفاده مي كنـد(اسـپينوزا، *اخلاق،۲*۳،پاورقی) که در اینجا به بیان برهان لمّی اکتفا میشود. <sup>ا</sup>

برهان لمّي : «خدا يا جوهر كه متقوم از صفات نامتناهي است كـه هـر صـفتي از انها مبین ذات نامتناهی و سرمدی است بالضروره موجود است»(پیشین،۲۳)'.

#### وحدت جوهر

در تفكر اسپينوزا مانند اصحاب ما بعدالطبيعه نظري موجودات متكثّر تجربه از حيث علَّى با مراجعه به جوهر نامتناهي واحدي كه أن را خدا يا طبيعت مينامـد تبيـين مـي-شوند، و این مشخص ترین اندیشه در فلسفه او است(کایلستون،۲۶۱/۴ و ۲۷۱).

او نیز مانند سایر فیلسوفان و متکلمان از دو جهت درباره وحدت خدا بحث می کند: یکی اثبات و حدت عددی خدا و دیگری اثبات و حدت (اسپینو زا، *اخلاق،ص* ۱۷).

«مقصود من از صفت شیئی است که عقل آن را به مثابه مقوم ذات جـوهر ادراک مي كند»(اسيينوزا، اخلاق، ۵ و۶) جال از ميان اين صفات نامتناهي تغيرنايذير ما تنها دو

 برای ملاحظه برهان انی ر.ک. اسپینوزا، اخلاق، ۲۵. او این قضیه را از طریق برهان خلف ثابت می کند. به این صورت که اگر فرض شود کـ ه خـ دا موجـ و د نیست در این صورت (بنابر اصل متعارف ۷) ذاتش مستلزم وجود نخواهد بود که نامعقول است (قـضیه ۷). پس خدا بالضروره موجود است. پاركينسن معتقد است در اين برهان اسپينوزا صدق قضيه ٧ را اثبات نكرده است و می گوید: «به نظر می رسد اسپینوزا فرض می کند که جوهر وجود دارد و استدلال می کنــد کــه چــون جوهر نمی تواند در وجودش به امر دیگری وابسته باشد وجودش باید به شیوه دیگری تبیین شــود. اِمــا ایــن مسلم فرض کردن امری که باید ثابت شود یعنی وجود جوهر است. چنین اعتراضی به نظر من کاملاً درست است... بنابراین در این مرحله، نخستین برهان اسپینوزا بر اثبات وجود خدا ابطال می شود» ( پارکینــسن، ۶۰-۶۵. البته، اسپینوزا برهان لمی دیگری نیز بیان میکند که چون موضوع اصلی ایــن مقالــه نیــست از بیــان آن صرف نظر می شود. ر.ک. اسپینوزا، *اخلاق*، ۲۴و۲۵.

٣. در توضيح اين تعريف بايد گفت: ممكن است لفظ «مقوم» تـداعى كننـده تركيـب در جـوهر باشـد، در صورتی که چنین نیست؛ زیرا اسپینوزا جوهر را از جمیع جهات بسیط می داند و معتقد است دارای اجزای ذهنی و خارجی نیست و همچنین از نظر او صِفات مظاهر و تجلیات ذات جوهر هستند و صفات جـوهر بــا جوهر از نظر مفهوم مختلف هستند، اما مصداقاً واحدند و عين ذات جوهر.

صفت فکر و امتداد را می شناسیم و از صفات دیگر نمی توان چیزی گفت؛ زیرا شناخت آنها ممکن نیست (کایلستون، ۲۷۵/۴).

الف \_ صفت فكر: «فكر صفت خدا است، يا خدا يك شيء متفكر است»(اسپينوزا، /خلاق، ۷۳).

ب ـ صفت بعد: اسپینوزا بر خلاف دیگران امتداد را از صفات خدا می داند (کاپلستون، ۲۷۴/۴) و ابتدا با ذکر چند مثال عقیده مخالفانش، یعنی کسانی که جـوهر جـسمانی را متناهی و مرکب می دانند و منکر و جـود آن در خداونـد هـستند، رد مـی کنـد (اسـپینوزا، اخلاق، ص ۳۰ و ۳۱).

او سپس با براهین مختلف نظر خود را اثبات میکند. او می گوید: «بعد صفت خداست یا خدا یک شیء دارای بعد است» (اسپینوزا، /خلاق، ۷۴)".

اشیاء جزئی حالاتی هستند که به وجه معین و محدودی مبین طبیعت خداوندند<sup>۱</sup> بنابراین، خداوند دارای صفت بعد است که مندرج در همه اشیای جزئی است و اشیا به وسیله آن موجود شدهاند. پس صفت بعد یکی از صفات نامتناهی خداوند است که مبین ذات نامتناهی و سرمدی او است. جوهر جسمانی او نامتناهی واحد، تجزیه نایذیر و بسیط است قضایای ۵، ۸ و ۱۲).

#### حالات

در نظام فکری اسپینوزا از ملاحظه خداوند به عنوان جوهر نامتناهی با صفات نامتناهی الهی به ملاحظهٔ حالات خداوند، ذهن از «طبیعت طبیعت آفرین»

۱.برخی علت قابل شناخت نبودن سایر صفات را این دانستهاند که به نظر اسپینوزا چون ما خود امتداد و فکر هستیم و طبعاً آنچه هستیم بر ما قابل معلوم شدن است. اما این پاسخ از نظر آنها قانع کننده نیست؛ چرا کــه در تبیین جوهر مختصات انسانی را دخالت می دهد. ر.ک: رادا کریشنان، ۲۰۹.

جهت ملاحظه براهین لمّی و انّی اثبات صفت فکر ر.ک: اسپینوزا، اخلاق، ۷۳ و ۷۴.

۳. برای ملاحظه اثبات صفت امتداد در خداوند: اسپینوزا، اخلاق، ۲۷.

۴. نتیجه قضیه ۲۵: «اشیاء جزئی همان احوال صفات خدا یا حالاتی هستند که به وجه معین و محدودی بیانگر آن صفاتند. این مطلب از قضیه ۱۵ و تعریف ۵ واضح است» اسپینوزا، /خلاق، ۴۶.

(Natura Naturana)) به «طبیعت طبیعت پذیر یا مخلوق»(Natura Naturata))منتقل می شــود (کایلستون، ۲۷۵/۴).

«مقصود من از "حالت" احوال جوهر یا شیئی است که در شیئی دیگر است و به واسطه آن به تصور می آید» (اسپینوزا، /خالاق، ۶) در سیر منطقی استنتاج اسپینوزا، مستقیماً از جوهر نامتناهی به تعینات و حالات متناهی نمی رسیم، بلکه در بین آنها حالات نامتناهی بی واسطه و با واسطه قرار دارد که مقدم بر حالات متناهی اند (پیشین). حالات متکثر متنوع، متقرر در ذات و ماهیت جوهری واحد و یگانه هستند، آنچنانکه خود تصریح می کند «هر چیزی که هست در خدا هست و بدون او ممکن نیست چیزی وجود یابد یا به تصور آید» (اسپینوزا، /خلاق، ۲۹). در واقع تمام حالات صفات خدا از این جهت که در خدا موجودند امکان ندارد بدون خدا وجود یابند یا تصور شوند. بنابراین طبیعت آفرین علت ، و طبیعت مخلوق معلول است و تمایز آنها واقعی نیست، بلکه صرفاً عقلی و منطقی است (جهانگیری، ۵۳۴ و ۵۳۵).

به طور كلى ارتباط جهان با خدا ارتباط ضروري منطقى است، اما ارتباط حالات با هم ارتباط ضروري علمى يعنى به حسب اصل موجبيت مىباشــد(اســپينوزا، اخــلاق، ١٢).

# اراده و اختيار خداوند

پیش از ورود به بحث اختیار خداوند، معنای مورد نظر اسپینوزا از برخی اصطلاحهای مربوط و نسبت آنها با یکدیگر بیان می شود.

#### عقل

مقصود از عقل فكر مطلق نيست بلكه فقط حالت خاصي از فكر، متفاوت با

۱. جهانگیری در توضیح این تعریف می گوید: حالت در اصطلاح اسپینوزا با عَرَض فرق دارد؛ زیرا در تعاریف اسلامی این اضافه که «تصور آن به تصور جوهر وابسته است» وجود ندارد، در صورتی که در تعریف او هم وجود حالت و هم تصور آن به جوهر وابسته است. پس «حالت» او با عرض دیگران متفاوت است، هر چند استعمال این واژه مخصوص اسپینوزا نیست. همچنین در برخی آثار وی از جمله در نامه ها عرض را به جای حالت و در برابر جوهر به کار برده است، ر.ک: اسپینوزا، اخلاق، ۶.

ساير حالات فكر از قبيل ميل، عشق و جز آن است اما بـ ه واسطهٔ فكـرِ مطلـق تـصور مي شود (اسيينوزا، /خلاق، ۵۲).

اسپینوزا عقل را هم در خدا و هم اشیا همیشه بالفعل می داند (همان، ۱۵) ، اما این عقل از صفات خدا و متعلق به ذات او نیست، بلکه نخستین حالت از حالات مستقیم و نامتناهی صفت فکر است که به طبیعت مخلوق تعلق دارد (همان، ۵۲).

#### اراده

اراده نیز مانند عقل حالت معینی از صفت فکر است (قضیه ۲۸). پس هیچ اراده ای تحقق نمی یابد مگر این که علتی باشد که به وسیله آن موجَب شود و این علت هم با علتی دیگر تا بی نهایت. اراده نیز، چه متناهی باشد چه نامتناهی، محتاج علتی است که به وسیله آن در وجود و فعلش موجَب شود (همان، ۵۳). بنابراین، «اراده را فقط می توان علت موجب نامید نه علت آزاد» (همان). اراده نیز مانند عقل از حالات مستقیم نامتناهی صفت فکر است و از صفات ذات نیست، بلکه به طبیعت مخلوق متعلق است (همان، ۵۲).

#### نسبت عقل و اراده به خداوند

با این که اسپینوزا در نتیجه اول قضیه ۳۲ می گوید: «خدا از طریق ارادهٔ آزاد عمل نمی کند» (همان، ۵۴). اما بلافاصله در نتیجه دوم همان قضیه عقل و اراده را به طبیعت خدا نسبت می دهد و می گوید: «تمایز میان ارادهٔ خدا و عقل [=حکمت] خدا تنها تمایزی عقلی [اعتباری] است؛ یعنی ارادهٔ خدا و عقلِ خدا واقعاً واحدند و تنها از حیث تصور ما از عقلِ خدا متمایز هستند» (پارکینسون، عقل و تجربه از نظر اسپینوزا، صص ۱۲۷٬۱۲۸).

۱. اما در آنجا که عقل و ارادهٔ خدا را از عقل و ارادهٔ انسان متمایز می کند، با صراحت عقل و اراده را مقوم ذات خداوند می داند و اساس استدلال او این است که چون عقل و ارادهٔ خداوند هم علت وجود و هم علت ذات عقل و ارادهٔ انسان است، لذا عقل و ارادهٔ خداوند هم در وجود و هم در ذات خود با عقل و ارادهٔ انسان متفاوت است (اسپینوزا، اخلاق، ص ۳۸و ۳۹).

۲. بدین ترتیب هنگامی که اسپینوزا از عقل در خداوند بحث می کند مقصود او نظام نامتناهی حقایق بدون زمان است، و بحث از اراده خدا هم به همین معنا است، با این تفاوت که در این مورد تأکید بر این واقعیت است که نظام حقایق مبتنی بر مفهوم تنها موجود بنیادین یعنی خداوند است(اسپینوزا، /خلاق، ۱۳۰).

اسپینوزا همچنین به عینیت قدرت و اراده با عقل خداوند معتقد است، آنجا که می گوید: خدا فقط حکم به وجود اشیاء نکرده است، بلکه حکم کرده که اشیا باید به طبیعت خاصی وجود یابند؛ یعنی ذات و وجود اشیا وابسته به ذات و قدرت خداوند است. پس واضح است که عقل و قدرت و اراده ای که به وسیله آنها خداوند اشیا را آفریده و درک و حفظ می کند و به آنها عشق می ورزد فقط در عقل ما متمایزند و در واقع واحدند(اسپینوزا، شرح اصول دکارت و تفکرات مابعد الطبیعی، ۲۳۰).

البته، اینجا به نظر می رسد تعارضی در آرای اسپینوزا وجود دارد و آن این که در تعریف هر یک از عقل و اراده آنها را حالت نامتناهی و مستقیم صفت فکر می داند که به طبیعت مخلوق مربوطند (اسپینوزا، /خلاق، ۳۶). اما در این جاعقل و اراده را عین قدرت که عین ذات است می داند.

اراده و عقل همان نسبت حرکت و سکون را بیا طبیعت خدا دارند؛ یعنی از طبیعت الهی ناشی شده اند و باید به وسیله او به وجه معین و محدودی به وجود و فعل موجَب شده باشند؛ زیرا اراده نیزهمچون اشیای دیگر نیازمند علتی است که به واسطه آن به وجه معین و محدود به وجود و فعل موجَب می شود، و هر چند از اراده یا عقل اشیای نامتناهی ایجاد شود نمی توان گفت: خدا از راه ارادهٔ آزاد عمل می کند (همان، ۴۵) او نتیجه می گیرد: «نه عقل به طبیعت خدا تعلق دارد و نه اراده» (همان، ۳۶).

زیرا اگر عقل و اراده به ذات سرمدی خداوند متعلق باشد باید از آنها چیزی غیر از آنچه در مورد انسان فهمیده میشود، فهمیده شود و اشتراک آنها تنها در لفظ باشد، همچون شباهتی که بین سگ به عنوان یک صورت آسمانی و سگ به عنوان حیوان نابح وجود دارد(همان، ۳۸).

۱. تفسیر برخی دربارهٔ این موضوع چنین است: «خدا نه فهم دارد و نه اراده، بلکه صفت اندیشیدن(فکر) را دارد و فهم و اراده به عنوان حالت از آن صفت بر می آیند. خدا حرکت و سکون ندارد، بلکه صفت بعد را دارد و از این صفت حالات حرکت و سکون، مخلوقند و نتیجهٔ وجود خدا، نه خود خدا». ر.ک. یاسپرس،۲۷.

برهان : اگر عقل به طبیعت الهی تعلق یابد ممکن نیست مانند عقلهای ما بعد یا حتى مقارن اشياى معقول باشد؛ زيرا او به خاطر علت بودنش قبل از همه اشيا است. از طرف دیگر، حقیقت و ذات بالفعل (وجود علمی) اشیا آن چیزی است که هست؛ چون به همین صورت در عقل خدا بالفعل موجودند. بنابراین، عقل خدا چون مقوم ذات او لحاظ شده هم علت ذات اشيا و هم علت وجود أنها است. پس هم به اين دليل و هم به خاطر این که معلول در آنچه از علتش گرفته است با آن فرق دارد، خـدا بایـد هـم از حیث ذات و هم از حیث وجود با آنها متفاوت باشد و از آنجا که عقل خدا هم علت ذات عقل ما است و هم علت وجود آن، بنابراین از این حیث که تصور شده مقوم ذات خدا است، هم از حیث ذات با عقل ما متفاوت است و هم از حیث وجود و اشتراک آنها تنها در لفظ است(همان، ص۳۸و ۳۹). او در ادامه می گوید: «هر کسی به آسانی در می یابد که ممکن است همین برهان در خصوص اراده نیز به کار رود» (همان، ص ۳۹). همچنین، در یکی از نامه هایش به مخاطب تلقین می کند که «اگر فرضاً خداوند با اراده عمل كند قوانينش براي ما نامعلوم و فعاليتش منتهى به اتفاق خواهد بود؛ زيرا اگر كسى بگوید که خدا می توانست از خلقت عالم خودداری کند، مثل این است که بگوید عالم اتفاقاً أفريده شده؛ چون از عمل اراده نشأت يافته كه ضرورت نداشته است؛ (جهانگیری، ۵۱۹ به نقل از : Letter ۵۹, pp. ۲۷۷–۷۸).

به طور کلی اسپینوزا بر این نظر است که «نسبت قصد و اراده به خدا، به انکارعلیت و قول به اتفاق منتهی می شود»(همان).

#### قدرت

منظور از قدرت خدا در آرای اسپینوزا همان طبیعت نامتناهی خدا است که اشیای نامتناهی به طرق نامتناهی بالضروره از آن ناشی شدهاند. بنابراین، قدرت مطلقه خداوند از ازل در کار بوده و تا ابد نیز در کار خواهد بود(اسپینوزا، /خالاق،۲۷)؛ یعنی علیت فاعلی خداوند به این معنی که هر چه می داند و متعلق علم نامتناهی او است آن

را می آفریند (همان، ۳۵). او نظر برخی (دکارت و آکویناس، ۲۱۴) را مبنی بر تفاوت میان ذات خدا و قدرت او رد کرده و معتقد است «قدرت خدا عین ذات اوست» (اسپینوزا، /خلاق، ۶۰).

برهان: علت خود (قضیه ۱۱) و علت همه اشیا بودن فقط بالضروره از ذات خداوند برمی آید. پس قدرت خداوندی که به وسیله آن هم علت خود و هم علت همهٔ اشیاء موجود است همان ذات خدا است (همان).

نتیجه عینیت ذات خدا و قدرت او این است که هر چه ما تصور می کنیم که در قدرت خداوند است آن ضرورتاً موجود است و هر چه هم که موجود است در واقع به وجه معین و محدودی نمایانگر قدرت خداوند است که علت جمیع اشیا است (همان، ۶۰). از نظر او «وجود و ذات خدا یک چیزند و عین یکدیگر» و با توجه به این که صفات خدا عین ذات او هستند، اگر قدرت عین ذات خدا است و وجود خدا نیز عین ذات او، پس قدرت خدا عین وجود او است و تفاوت آن ها تنها در لفظ است، همانگونه که در مورد صفات خدا این گونه است، پس قدرت خدا سومین صفت قابل شناخت او است.

به طور کلی، قدرت خدا از نظر او چیزی جز ذات فعال خدا نیست. بنابراین، تصور غیر فعال بودن خداوند برابر است با تصور لاموجود بودن او و تصور توده مردم از قدرت خدا نه تنها تصور قدرت بشری است، بلکه مستلزم ضعف است (همان، ص۵۷ و ۷۶)؛ زیرا این که خداوند هر آنچه را که ممکن بوده آفریده است نهایت قدرت او را می رساند.

# اختيار

در تفکر اسپینوزا «مختار آن است که به صرف ضرورت طبیعتش موجود است و به اقتضای طبیعتش به افعالش موجَب»(همان، ص۹) ٔ. اختیار یعنی وجوب وجود شیء

. و نيز: - Morgan, Michael L.(Edit.); Spinoza Complete Works, Translations by Samuel Sherley, Hackett Publishing Company, Inc., Indianapolis /Cambridge, ۲۰۰۲,(The Letters) ) Letter ۵۸, p.۹۰۸

و ضرورت صدور فعل از آن نظر به ذات آن و قطع نظر از خارج و فاعـل بالاختيــار آن است که فقط به صرف ضرورت ذاتش موجود و تنها از ناحیه ذات خود به افعالش موجَب گردد(جهانگیری،۶۰۳). بدین ترتیب «مختار بودن به معنای نا متعین بودن نیست بلکه به معنای خود متعین بودن به طور کامل است»(پارکینـسن، عقـل و تجربـه از نظـر اسىينوزا، ١٣٠).

#### جبر

از نظر اسپینوزا «موجَب ٔ یا به عبارت بهتر، مجبور آن است که به موجب شیئی دیگر به یک نسبت معین و محدودی در وجودش و در افعالش موجَب است»(اسپینوزا، اخلاق، ٩)١.

جبر یعنی این که وجود شیء و فعل آن از ناحیه ذات و اقتضای طبیعت شیء نباشد، بلکه به واسطه شیء دیگری به وجود آمده و به فعل برانگیخته شده باشد. از این تعاریف برمی آید که اسپینوزا بـرخلاف معمـول بـین اختیـار از یـک سـو و وجـوب و ضرورت از سوی دیگر منافاتی نمی بیند و در تفکر او وجـوب و ضـرورت نـه تنهـا در مقابل اختیار قرار نمی گیرد، بلکه در تعریف مختار از این الفاظ استفاده می کند، ولی جبر را در برابر اختیار قرار می دهد و تصریح می کند که «من اختیار را در ضرورت آزاد می دانم نه در اراده آزاد» (جهانگیری،۴۰۴).

### اختيار خداوند

با توجه به تعریف اسپینوزا از اختیار آشکار می شود که فقط خداوند فاعل مختار راستین است؛ زیرا تنها او است که به صرف ضرورت ذات خویش موجود و به افعالش موجَب است و به وسیله هیچ شیئی از اشیا، چه جواهر و چـه احـوال ، وجـود نیافته و دوام و بقا نمی یابد و به کار و عمل مجبور نمی شود؛ زیرا غیر از او نه جـوهری

- Morgan, Michael L.(Edit.); op. cit., (The Letters) Letter ΔΛ, P.

<sup>\</sup> necessary (constrained)

موجود است و نه به تصور می آید. حالات هم از ضرورت ذات او ناشی می شوند، نه از ضرورت ذات و مبقی وجود و انگیزهٔ ضرورت ذات خود. بنابراین ممکن نیست حالات موجد ذات و مبقی وجود و انگیزهٔ اعمال او باشند (جهانگیری،۴۰۴)؛ زیرا «جز کمال طبیعتِ خدا نه در خارج از او علتی موجود است تا بتواند او را به عمل وادارد و نه در داخل او» (اسپینوزا، /خالاق، ۳۵).

اسپینوزا مختار بودن خداوند را این گونه ثابت می کند: «خدا فقط به حسب قوانین خود عمل می کند و به وسیله کسی و چیزی مجبور نشده است» (همان).

برهان: اشیای نامتناهی از صرف ضرورت طبیعت الهی یا از صرف قوانین آن طبیعت ناشی می شوند و ممکن نیست بدون خدا شیئی وجود یابد یا متصور شود، بلکه همه اشیا در خدا موجودند (قضیه ۱۵). پس ممکن نیست خارج از خدا شیئی وجود داشته باشد تا خداوند به وسیله آن در افعالش موجب یا مجبور شود و لذا خدا فقط به حسب قوانین طبیعت خود عمل می کند و مجبور نیست(همان،۳۶). سپس نتیجه می گیرد: «فقط خدا علت مختار است؛ زیرا تنها او است که به حسب ضرورت طبیعت خود موجود است (قضیه ۱۱ و نتیجه ۱ قضیه ۱۴) و به موجب محض ضرورت طبیعت خود عمل می کند(قضیه قبلی). بنابراین (تعریف ۷) فقط او علت مختار است» (همان).

ما سوای خداوند یعنی جمیع اشیای دیگر یا حالات، مختار نیستند، بلکه وجود و ذات آنها از وجوب وجود و ضرورت ذات خدا ناشی شده است و با ابقای خداوند باقی هستند؛ زیرا «خدا فقط علت آغاز وجود اشیاء نیست، بلکه علت ذات آنها نیر هست»(همان،۴۲). پس همه مجبورند. به طورکلی اختیار از نظر اسپینوزا به معنای انتخاب و بی قانونی نیست، بلکه به معنای«خود موجّب بودن» است و این معنا نه تنها با افکار فیلسوفان و متکلمان اسلامی مغایر است، بلکه با اقوال و آرای علمای دین و متکلمان یه ودی و مسیحی و همچنین سلف دانای او دکارت هم ناسازگار است(جهانگیری، ص ۶۰۵و ۶۰۶).

\_

۱. و نیز پارکینسون، *نظریهٔ شناخت اسپینوزا*، ۵۹.

# اراده آزاد خدا

او عقیده کسانی را که به خدا ارادهٔ آزاد مطلق را نسبت می دهند باطل و مانع عظیم شناخت می داند (اسپینوزا، اخلاق، ۵۴)؛ زیرا معتقد است خدا اشیا را در عالی ترین مرتبه کمال آفریده؛ زیرا آنها بالضروره از وجود او که کامل ترین طبیعت است ناشی شده اند، و این کمال خدا است که باعث اعتقاد به این عقیده می شود و خلاف این عقیده باعث عدم کمال مطلق خداوند است؛ چه، لازمهٔ وجود نظامی غیر از این نظام، انتساب طبیعت دیگری غیر از این کامل ترین طبیعت به آن است. سپس می گوید: حتی اگر بپذیریم که اراده متعلق به ذات خداوند است، باز هم لازمه کمال او این است که ممکن نباشد اشیا به صورت یا به نظام دیگری جز نظام فعلی موجود شوند (همان، صح۵۰).

# علم خداوند

از نظر اسپینوزا علم خدا حالت مستقیم صفت فکر است که نه تنها ازحیث اتصاف به صفت فکر و اتصاف به صفت فکر و هم از حیث اتصافش به صفت فکر و هم از حیث اتصافش به صفت بعد شامل ذات خدا است (همان، ۷۴).

از نظر او خداوند به دو دلیل عالم است:

أ\_«علم مستلزم كمال است و از آنجا كه خدا موجودى كاملاً كامل است، فاقد هيچ كمالى نيست. در نتيجه، علم در بالاترين مرتبه اش كه متضمن يا مستلزم هيچ جهلى يا فقدانى نيست، بايد به خدا نسبت داده شود وگرنه در آن صفت و خدا نقصى موجود خواهد بود»(اسپينوزا، شرح اصول فلسفه دكارت و تفكرات ما بعدالطبيعى، ص ٢٢٥و٢٢). با اين دليل آشكار مى شود كه علم خداوند حصولى و با واسطه نيست، بلكه علم او علم حضورى و شهودى بى واسطه است (جهانگيرى، ص ۶۰۵ و ۶۰۶).

ب \_ «در خدا بالضروره تصوري از ذات خود و از همه اشیائي که ضرورتاً از او

ناشی می شوند موجود است»(اسپینوزا، /خلاق، ۷۴و ۷۵) اسپینوزا در این قضیه تصریح می کند که خداوند هم به ذات خود و هم به ماسوای ذات خود عالم است. از نظر او علم خداوند به ذات خود ناشی از ضرورت طبیعت او است(همان، ۷۵). در این جا بیان نمی کند که علم او به ماسوای ذات خود ناشی از علم به ذات است یا نه؟ اما برخی مفسران او معتقدند ظاهر قضیه این است که علم او به اشیا ناشی از علم به ذات است (همان، ۷۴).

### فعلى بودن علم خدا

در مورد این که علم خداوند از نظر اسپینوزا فعلی است یا انفعالی، از طرف او تصریحی به این مسأله نشده است. اما برخی قضایا بر فعلی بودن علم خداوند دلالت ضمنی دارند: «از کمال خدا بر می آید که تصورات او مانند تصورات ما به واسطه اشیای خارجی تعیّن نیافتهاند، بلکه بر عکس، فهم او موجب تعیّن اشیایی است که به واسطه او در خارج از او آفریده شدهاند، وگرنه این گونه اشیا طبیعت و ذات خود را از خودشان خواهند داشت و دست کم طبیعتاً مقدم بر عقل الهی خواهند بود؛ و این باطل است» (اسپینوزا، شرح اصول فلسفه دکارت، ۲۲۶). و نیز: «اشیاء نامتناهی، به طرق نامتناهی، بالضروره از ضرورت طبیعت الهی ناشی می شوند اسپینوزا، (اخلاق، ۴۳). نتیجه این قضیه این است که عقل نامتناهی می تواند این قضیه این است که «خدا علت فاعلی همه اشیایی است که عقل نامتناهی می تواند آنها را درک کند»(همان). برخی آین قول را چنین تفسیر کردهاند: «مقصود این است

spinozo, vol. II,P.V ٣. محسن جهانگیری: البته این که نظر قطعی ایشان چیست جای تأمل است؛ زیرا در پاورقی کتاب اخلاق میگوید: از تبصره قضیه ٣ بخش ٢ که آن هم از قضیه ١٤ بخش ١ به دست آمده است، بر میآید که از نظر اسپینوزا علم خداوند فعلی است نه انفعالی. (اخلاق، ٧٥).

همچنین در پاورقی شرح اصول فلسفه دکارت می گوید: «مقصود این که علم خداوند فعلی و علت اشیا است، نه انفعالی و معلول اشیاء» (چاپ اول، ۱۳۸۲، ص ۲۲۶). جهانگیری در آخرین کتاب خود درباره اسپینوزا مجموعه مقالات که در سال ۱۳۸۳ منتشر شده است می گوید: «با این که تأکید کرده است که

که هر چه را که خدا می داند و علم نامتناهی او به آن تعلق می یابد، آن را می آفریند؛ یعنی بالضروره از او منتشی میشود. پس باید گفت: هرچه معقول و معلوم خدا است بالضروره موجود است و به تعبیر حکمای ما «عَلمَ فَأُوْجَد» (اسپینوزا، اخلاق،۳۵).

برخی از عبارتهای اسپینوزا گواه بر این است که از نظر او علم خداوند همان عقل او است، از جمله، هنگامی که در بیان تمایز عقلی بین عقل و اراده خدا، عقلِ خدا را چنین تعریف می کند: «وقتی صرفاً به این واقعیت توجه می کنیم که ماهیت مثلث در ذات خدا از ازل به عنوان یک حقیقت ازلی وجود دارد، گفته ایم که خدا دارای تصور مثلث است، یا ماهیت مثلث را درک می کند»(پارکینسن، عقل و تجربه از نظر اسپینوزا، ۱۲۸).

# ۳- ارادهٔ الهی از دیدگاه استاد مطهری

اما فلاسفه اسلامی اراده را مانند سایر صفات خداوند عین ذات او میدانند و معتقدند همانطور که علم خداوند دارای مراتب است، ارادهٔ او هم مراتب دارد (مطهری، درسهای الهیات شفا،۴۳۲/۲) بیعنی همانگونه که «علم در مرتبه ذات و علم در مرتبه فعل داریم و لوح محفوظ خودش علم خداوند است ولی مخلوق آن، اراده هم

خداوند به ذات خود و حالات ذات خود، یعنی اشیای جزئی، علم دارد و حتی به این علم هم علم دارد، به درستی معلوم نیست که او این علم را از نوع علم فعلی، یعنی منشأ فعل و خلق؛ بداند، که اگر چنین می بود عقیده او تا حدی با عقیده حکما و عرفای ما همانند می نمود... ولی به نظر میرسد در نظر اسپینوزا علم خداوند به اشیا نه از نوع علم فعلی و نه از نوع علم انفعالی است و این هم ممکن است؛ زیرا آنان که علم را به فعلی و انفعالی تقسیم کردهاند، خود گفتهاند که این منفصله مانعه الخلو نیست؛ زیرا امکان دارد که علم نه فعلی و نه انفعالی باشد، مانند علم مجرد به ذات خود» (ص ۴۰۷و ۴۰۷) هر چند سال نشر کتاب ۱۳۸۳ است، اما مقالات آن مقالاتی است که به گفته خودشان از حدود سی سال پیش نوشته و در مجلات متفرق علمی و دانشگاهی به چاپ رسانده است و خود در مقدمه این کتاب می گوید. «لازم بود این مقالات مجدداً مورد مداقه و بررسی قرار گیرند و پاورقی ها دقیقاً با منابع مطابقت داده شوند، ولی به علت کثرت کار این مهم مداوند باشد.

 ۱. هرچند استاد مطهری از قول فلاسفه بیان می کند که معتقدند اراده صفت ذات خداوند است، اما باید گفت همه فلاسفه این عقیده را ندارند. به عنوان مثال علامه طباطبایی معتقدند اراده ای که به واجب تعالی نسبت داده می شود نیز از مقام فعل انتزاع می گردد(ر.ک. طباطبایی، نهایة الحکمه، ۳۰۰). همین طور است. اراده عین مرید و عین ذات است و مراد هم عین اراده است. هم به مرید و هم به مراد می شود اراده گفت» (همان).

استاد همچنین حدیثی از امام علی(ع) نقل می کند که فرموده است: «إنَّ اللهَ خَلَقَ الْاُشْیَاءَبِمَشیَّتهِ وَ الْمَشیِّةَ بِنَفْسها». سپس حدیث را این گونه معنا می کند: «مشیت علت اشیاء است و خودش معلول ذات است» (همان). اومعتقداست که اراده خداوند و مشیت او هر دو معنایی دارند و خداوند فاعل بالاراده است (همان، ۴۳۲).

مطهری ابتدا به تبیین و تشریح ارادهٔ انسان می پردازد و سپس مسأله را در مورد خداوند بررسی می کند. دربارهٔ انسان می گوید: شوق و اراده متفاوتند؛ چرا که انسان خیلی چیزها را اراده می کند. ولی شوق به آنها ندارد و برعکس. انسان از آن جهت که عاقل است و اشیا را تعقل می کند، پس این تعقل او وجود آن شیء را اقتضا می کند. چیزهایی وجود دارند که طبیعت انسان اقتضای آن را دارد؛ مثلاً وقتی گرسنه است، میل به خوردن پیدا می کند. این امور متعلق شوق انسان هستند؛ یعنی متعلق شوق اموری است که ملایم طبع انسان است. گاهی انسان شدیداً مشتاق چیزی است، ولی آن را اراده نمی کند؛ چون موافق طبیعتش نیست. اما گاهی مشتاق چیزی نیست، ولی آن را اراده می کند. مثلاً انسان دوای بدمزهای را می خورد، در حالی که موافق طبع او نیست. از این جا روشن می شود که کاری که ملایم عقل است، مورد اراده است (همان، ۴۳۳).

استاد دربارهٔ عینیت یا مغایرت تعقل و اراده می گوید: حداکثر فرض کنیم در انسان متمایز باشند، اما امر دیگری که در وجود انسان هست این است که فعل اختیاری انسان برای حصول غرضی است که فاقد آن است و آن را طالب است؛ مثلاً غذایی را که انسان می طلبد، اقتضای شهوت و میل درونی او است برای کسب چیزی که ندارد. در انسان همهٔ این امور به نحو کثرت وجود دارد. ذات انسان و تعقّل او دو چیز است و ممکن است ارادهٔ او هم غیر از تعقل باشد و این نیز با غرضی که در پی کسب آن است متفاوت است. اما در مورد خداوند معتقد است: همهٔ اینها منهای جنبههای عدمی و متفاوت است. اما در مورد خداوند معتقد است: همهٔ اینها منهای جنبههای عدمی و

جنبه های مربوط به نقص وجود دارد، یعنی در خداوند تعقل اشیا بدون اینکه تعقل مغایر با عقل باشد، وجود دارد و خداوند اراده نیز دارد. ولی همهٔ اینها عین ذات او است و کثرتی نیست فی خداوند غرض ندارد و از آنجا که او نظام خیر را تعقل می کند نظام خیر ملائم ذات است، نه منافی آن. هر ذاتی به فعل خود ملایمت دارد و «همین ملایمت ارادهٔ او است». وقتی ذات او فعلی را اقتضا کند و علم به آن فعل داشته باشد، و ملایمت با علم وعقل هم باشد، پس معنی اراده در او صادق است (مطهری، الهیات شفا، ۴۳۳/۲ و ۴۳۴) فی بدین ترتیب روشن می شود استاد نیز مانند صدرالمتألهین اراده الهی را همان تعقل ذات و نظام خیر و اصلح می داند، همان گونه که ملاصدرا نیز در تعقل عریف مرید بودن خداوند می گوید: «خداوند ذات خود و نظام خیر موجود را تعقل می کند» (صدرالدین شیرازی، ۴۲۶/۶).

استاد دلیلی بر اثبات اراده خداوند و اتصاف ذات او به این صفت کمالی بیان نمی کند. اما از آنجا که ایشان فیلسوفی صدرایی و شارح حکمت متعالیه است نظر ملاصدرا در این باره بیان می شود: در عبارتهای ملاصدرا دلایل فراوانی بر اثبات اراده الهی و اتصاف حق به این صفت کمالی در مرتبه ذات وجود دارد، براهینی چون «برهان صدیقین»، «برهان بسیط الحقیقة کل الاشیاء» و «برهان واجب الوجود بذاته واجب من جمیع جهاته» دلالت بر مرید بودن حق در مرتبه ذات و فعل می کنند(اله بداشتی، ۷۷).

علامه طباطبایی هر چند فیلسوفی صدرایی محسوب می شود اما صفت اراده را صفت فعلی می داند. استاد مطهری به ذاتی بودن اراده الهی تصریح می کند، ولی در

۱. در مورد این که آیا منظور از «کثرتی نیست» کثرت در مصداق است یا کثرت در مفهوم و اعتبار، باید گفت: استاد مطهری در این مورد اشارهای نکرده است. ولی از آنجا که ایشان شارح حکمت متعالیه است شاید بتوان گفت ایشان با صدرالمتألهین هم عقیده است که می گوید: «لیس وجود هذه الصفات فیه الل وجود ذاته بذاته فهی و ان تغایرت مفهوماتها لکنها فی حقه (تعالی) موجوده بوجود واحد» ر.ک. صدرالدین شیرازی،۱۲۰/۶.

۲.استاد دربارهٔ انواع اراده در مورد خداوند یدگاههایی دارد که بی مناسبت با بحث مورد نظر نیست. ر.ک.
 حماسه حسینی، ۱۷/۱ و ۳۱۸

اینباره فعلی بودن آن را نیز میپذیرد یا نه مطلبی بیان نکرده است. در عین حال با توجه به مبنای فوق نظر صدرا بیان میشود: ملاصدرا در توضیح نظر میرداماد که قائل به مراتب اراده در مرتبه ذات و زائد بر ذات میباشد، میگوید: گاهی مراد از اراده معنای مصدری آن یعنی ایجاد و آفرینش است و گاهی مراد حاصل مصدر یعنی فعل به وجود آمده و آفریده شده است. اراده نیز مانند علم دارای مراتبی متناسب با مراتب هستی است آخرین مرتبه وجود اشیا وجود خارجی آنها است، همانگونه که در این آخرین مرتبه، علم نیز هست، چنانکه معلوم نیز هست. به همین نحو اراده هم هست، چنانکه مود دار بیش از این جهت که موجودات خارجی آخرین مرتبه وجودند، از جهت و اعتباری اراده اند و از جهتی مراد، مانعی نیست که از جهتی اراده عین ذات واجب باشد و از جهت و اعتبار دیگر زاید بر ذات (صدرالدین شیرازی، ۳۵۳/۶ و ۳۵۳).

## عموميت اراده الهي

استاد عمومیت مشیت الهی را بر مبنای آیات قرآن بیان می کند و می گوید: قرآن موضع ثنوی ندارد تا برخی امور را تحت مشیت الهی بداند و برخی دیگر را نه همه چیز تحت مشیت الهی است، اما انتساب هرچیزی به ارادهٔ خداوند از مجرای علت خود می باشد، حتی انتساب افعال بشر به خداوند از طریق خود بشر و اختیار و ارادهٔ او است (مطهری، آشنایی با قرآن، ۱۲۱). مطهری می گوید: «قرآن به شکلی عموم مشیت الهی و عموم قضا و قدر را قائل است که هیچ گونه منافاتی بین آن و اختیار و ارادهٔ بشر نیست». وی با استناد به این آیه که می فرماید: «این آکیفر] دستاوردهای پیشین شماست، و [گرنه] خدا بر بندگان [خود] ستمکار نیست» چنین استدلال می کند که به موجب کارهایی که به دست خودتان یعنی به اراده و اختیار خودتان بدون هیچ گونه اجبار انجام دادید، خدا شما را مختار و آزاد آفریده است (همان، آشنایی با قرآن، ۱۲۲/۳).

مطلق بودن اراده الهي

انفال/۵۱: «ذلك بمَاقَدَّمَتْ أَيْديكُمْ وَ أَنَّ اللّهَ لَيْسَ بِظَلَّام للْعَبيد».

منظور از مطلق بودن ارادهٔ الهی این است که خداوند «هرچه بخواهد به همان نحو که میخواهد \_ بدون این که اجرای ارادهاش متوقف بر امری ماورای خودش باشد انجام می گیرد» (مطهری، علل گرایش به مادیگری، ۱۱۶). خداوند بر خلاف انسان که اراده و مشیت محدود و ناقصی دارد، محیط بر همه چیز است و همه چیز به ارادهٔ او است و حتی اسباب و وسایط و موانع نیز ناشی از اراده و مشیت او است. بنابراین، در مرتبهٔ حاکمیت ارادهٔ او هیچ چیزی به عنوان شرط یا مانع وجود ندارد؛ همه شروط و اسباب و موانع و زوال موانع، مادون و محکوم ارادهٔ او یعنی تابع ارادهٔ او است. اگر وجود چیزی موقوف به یک سلسله شرایط است، از نظر آن چیز صحیح است که بگوییم مشروط به شرایطی است، اما از نظر ارادهٔ خداوند مشروط به شرایطی نیست و صحیح نیست که این گونه گفته شود، بلکه ارادهٔ الهی آن را با همان شرط اراده کرده است و آن هم به همان نحو که اراده شده به وجود می آید (همان).

در مورد کیفیت صدور موجودات از ذات باری چنین نیست که ارادهٔ خداوند جدا جدا به آفرینش موجودات تعلق گیرد، بلکه دلائل مُتقن عقلی و براهین قاطع فلسفی اثبات می کند و شواهدی از قرآن نیز تأیید می کند که ارادهٔ خداوند واحد و بسیط است؛ یعنی همهٔ جهان، از آغاز تا انجام، با یک ارادهٔ بسیط به وجود میآید (مطهری، عدل الهی،۱۰۳). قرآن می فرماید: «ماییم که هر چیزی را به اندازه آفریدیم و فرمان ما جز یک بار نیست، [آن هم] چون چشم به هم زدنی» أ.

#### قدرت خداوند

در تعریف قدرت باید گفت: «اگر بخواهد [فعلی را] انجام میدهد و اگر نخواهد انجام نمیدهد» (همان، ۴۳۵). یعنی نفس مشیت و نفس لا مشیت هر دو

١. قمر / ٩٩ و ٥٠: « إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ وَمَا أَمْرِنَا إِلَّا وَاحِد كَلَمْحٍ بِالبَصَرِ».
 ٢. «ان شاء فعل و ان لم يشأ لم يفعل».

واجب است. پس در حق تعالى بايد گفت: «نظام خير را تعقل كرد و انجام داد» (همان). البته، استاد تصريح نمي كند كه آيا تعريف اخير تعريف خود او است يا نه. اما بـا توجـه به این تعریف می توان گفت که علم و قدرت در خداوند توأمند و از آن جا که هر دو صفت ذات هستند، عين يكديگرند. وي با استناد به آيات قرآن مي گويد: در آيهٔ «آن كه دانشی از کتاب \_ کتابی آسمانی یا لوح محفوظ \_ نزدش بود گفت: من آن را پیش از آن که چشم برهم زنی \_ یا چون در چیزی نگری تا چشم از آن برداری \_ برایت مي آورم " بحث از قدرت است، ولي علم هم مطرح مي شود و در سوره نجم كه بحث از علم است قدرت را نیز مطرح می کند، این به واسطهٔ توأم بودن این دو است. استاد تصریح می کند که علم و قدرت عین یکدیگرند و تفکیکی که انسان بین این دو متصور است اشتباه است و «خود علم قدرت است و قدرت علم و لهذا در ذات پروردگار هر دو به شکل واحد موجود هستند» (مطهری، نبوت، ۱۹۰).

### علم الهي

استاد در بحث علم خداوند مي گويد: علم خدا در دو قسمت قابل بحث است: یکی علم خداوند به ذات خود و دیگری علم خداوند به اشیای دیگر (مطهری، درسهای الهبات شفا، ۲/۳۱۹).

أ\_علم خداوند به ذات خود: وي در مورد عاقل به ذات بودن واجب قاعدهاي از حکما را که با برهان تحصیل کردهاند ذکر می کند و آن این که «هر مجردی عاقل است» و «هر عاقلي مجرد است»؛ يعني وقتي ثابت شد ذات واجب بري از ماده و علايق مادي است لازمهٔ تجردش این است که خداوند عقل محض یعنی خوداً گاه باشد (همان، ۳۱۱)، البته منظور از این عقل، فكر نیست؛ زیرا فكر عمل اندیشه كردن است و مربوط به علم

١. «عقل النظام الخير و فعل».
 ٢. نحل ۴٠/ : «قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُك».

حصولی است، در مورد واجب هم از سنخ فکر دانستن آن خطا است (همان، ۳۰۶و ۳۰۵). از این بیان روشن می شود که علم واجب به ذات خود علم حضوری است.

ب علم خداوند به ماسوا: وی نظر شیخ اشراق را که معتقد است علم واجب به جهان علم حضوری است سخنی درست و غیرقابل خدشه می داند؛ یعنی معتقد است تمام اشیا از ازل تا ابد به وجود عینی خویش نزد پروردگار حضور دارند، بنابراین، عالم عین علم خداوند و عین معلوم است (همان، ۳۷۶).

از نظر وی نقص نظریهٔ شیخ اشراق این است که علم قبل از معلوم قابل اثبات نیست؛ هرچند ایشان مسأله علم قبل از ایجاد را از مسائل ضروری اسلام و مورد تأکیـد احادیث می داند و بیان می کند که در نظریاتی که بعد از شیخ اشراق ارائه شده این نقص رفع شده است(همان، ۴۲۵). استاد مطهری تبیین و توضیح صریحی در مورد نظر خود در این باب اظهار نکرده است ولی از آنجا که ایشان از شارحان حکمت متعالیه است و مسأله علم قبل از ایجاد نیز از مسائلی است که صدرالمتألهین اشکالهای قبلی آن را برطرف و علم تفصیلی قبل از ایجاد را به روش برهانی و عرفانی و قرآنی (صدرالدین شیرازی، ۲۸۱/۶) اثبات می کند، نظر وی همان دیدگاه حکمت متعالیه است، که در اين جا تنها به بيان روش برهاني اكتفا مي شود: «وجود واجب تعالى وجود همه اشيا است. پس هركس وجود واجب را تعقل كند وجود همـه اشـيا را تعقـل كـرده اسـت و وجود واجب عيناًبه ذات خود عقل و عاقل است. پـس واجـب الوجـود بــه ذات خـود تعقل كننده ذات خويش است و تعقل ذاتش تعقل همه موجـودات اسـت و بـر وجـود همه ماسوا مقدم است. پس تعقل او از ماسوای خود، قبل از وجود ماسوای او می باشد. پس ثابت شد که علم خداوند به همه اشیا در ذات خودش قبل از وجود همه اشیا حاصل است، چه صور عقلی قائم به ذات او باشند و چـه خـارج و منفـصل از ذات او باشند. پس این علم کمالی، به وجهی تفصیلی است و به وجهی اجمالی؛ زیرا معلومات

با وجود کثرت و تفصیلشان به حسب معانی به وجود واحد و بسیطی موجود می شوند. پس در این مشهد الهی و جلوه گاه ازلی، همه موجودات به گونهای که هیچ کثرتی در آنها نباشد کشف و آشکار می شوند. پس خداوند کلی است در واحد» (مطهری، در سهای الهیات شفا، ۲۷۰ و ۲۷۱).

به بیان دیگر، از آنجا که خداوند به علم حضوری عالم به ذات خود است و چون ذات خداوند فاقد هیچ یک از کمالات وجودی ماسوا نیست و ذاتش در حد اعلای بساطت میباشد، ماسوای ذات در مرتبه ذات، برای واجبالوجود مکشوف و معلوم میباشند، و این همان معنای علم ذاتی تفصیلی قبل از ایجاد از نظر صدرالمتألهین است(بهشتی،۳۲۸). علم واجب الوجود به اشیا قهراً علم فعلی است. ایشان در توضیح این مسأله بیان خواجه را بیانی پسندیده میداند و آن را چنین نقل میکند: ذات حق تعالی علت موجودات است و علم به علت نیز علت علم به معلول است؛ یعنی از آنجا که واجب تعالی عالم ذات خود است علم او به ذات خود علت علم او به موجودات است، علم او به موجودات است و به مان که علم موجودات است، به نات خود عین ذات است، پس همان که علت است برای موجودات است و سمان هم علت علم به موجودات است و بنابراین علم به موجودات عین موجودات است (همان،۳۸۸).

## رابطهٔ اراده با صفات علم و قدرت

استاد قائل به عینیت ذات و صفات است، یعنی معتقد است ذات واجب الوجود حقیقتاً و بدون هیچگونه شائبهٔ مجازی مصداق علم است؛ ذاتش حقیقت علم است و در همان حال حقیقت قدرت است(مطهری، درسهای الهیات شفا،۱۳۹/۲).

در بحث اراده گفته شد از نظر ایشان «اراده عین مرید و عین ذات است» (همان،۴۱۲) و نیز «در او تعقّل اشیا هست، بدون این که تعقّل مغایر با عقل باشد، اراده هست، ولی همه اینها عین ذات است» (همان، ۴۳۴) و با توجه به اینکه ذات واجب مصداق علم و حقیقت علم است روشن می شود ارادهٔ خداوند و علم او عین

ذات او است. از نظر ایشان قدرت نیز مانند علم صفت ذات واجب است. پس قدرت نیز عین خات او است. به طور کلی، می توان گفت: صفات قدرت، اراده و علم در خداوند عین ذات اویند و تفاوت آنها در مفهوم است.

# نسبت اختيار به خداوند (قضا و قدر الهي)

استاد معتقد است بحث جبر و اختیار بحث قضا و قدر نیز هست؛ چرا که از آن جهت که به خداوند جهت که به انسان مربوط است «جبر و اختیار است و از آن جهت که به خداوند مربوط است قضا و قدر است» (مطهری، کلیات علوم اسلامی، ۱۷/۲)، استاد همچنین، قضا و قدر را به معنی «نوع رابطه و پیوند اشیا و مخلوقات از نظر حتمیت و قطعیت و از نظر حدود و اندازه ها، و از نظر میزان دخالت سایر عوامل در پدید آوردن اشیا و مخصوصاً میزان استقلال و اختیار و آزادی انسان» میداند (مطهری، مجموعه آثار، ۱۰۶۳/۶).

### معنى قضا و قدر

أ ـ معنى قضا : استاد معتقد است كلمه قضا به حسب اصل لغت به معنى فيصله دادن است، خواه اين فيصله دادن در فعل باشد، خواه قول و نيز خواه در مورد خداوند باشد و خواه غير خداوند (همان، ۱۰۶۵/۶) . ب ـ معنى قدر: كلمه قدر را به «اندازه (همان، ۱۰۶۶/۶) و تعيين (انسان و سرنوشت، ۵۲) » معنا كرده و معتقد است در قرآن به همين

ا کال از در از از در ۱۵ (۸۷ م تفرا از در ۱۵ سال درگاه درگاه

معنا استعمال شده است (همان)، مانند «ماییم که هرچیزی را به اندازه آفریدیم ». کلمه تقدیر را نیز به اندازه گیری کردن و یا تعیین و تشخیص اندازه یک شیء معنا کرده است (مجموعه آثار، ۱۰۶۶/۶).به طور کلی ایشان هر یک از قضا و قدر را این گونه تعریف می کند: قطعیت و حتمیت یافتن حوادث و اشیا از ناحیه ذات حق قضای الهی نامیده می شود و معنی تقدیر الهی این است که اشیا اندازه خود را از آن ناحیه کسب می کنند و از آنجا که خداوند فاعل بالعلم و بالمشیه و بالاراده است بازگشت قضا و قدر به علم و اراده و مشیت الهی می باشد (همان، ۱۰۶۶) و تفاوت قضا و قدر در این است که حوادث جهان از آن جهت که وقوع آنها در علم و مشیت الهی قطعیت و ضرورت یافته است مقضی به قضای او هستند و از آن جهت که حدود و اندازه و مروعیت مکانی و زمانی آنها تعیین شده است، مقدر به تقدیر الهی اند (انسان و سرنوشت، ۵۲).

به نظر استاد بدیهی است که اراده و یا علم الهی، چه علم در مرتبه ذات و چه در مرتبه فعل به عقیده حکما، از جهت این که موثر در وجود و ایجاد اشیا است و حکم به وجود آنهاست و اشیا به موجب آن ضرورت و حتمیت می یابند «قضای الهی» نامیده می شود و بنابراین «قضای علمی» عبارت از علمی الهی است که منشأ ضرورت و حتمیت اشیا است. همچنین علم الهی یا مرتبهای از آن از جهت انتساب حدود و اندازه اشیا به آن «قدر» نامیده می شود و بنابراین «قدر علمی» علمی است که منشأ حدود و اندازه اشیا به آن «قدر» نامیده می شود و بنابراین «قدر علمی» علمی است که منشأ حدود و می توان گفت: قضای علمی و قدرعلمی معنایی نزدیک به معنای اراده ذاتی خداوند یا علم به نظام خیر و اصلح که عین عالمیت او است دارد، هر چند مفهوماً مغایر به نظر می رسند.

با توجه به این تعریف از قضا و قدر تفاوت این دو بدین ترتیب است که «قضا»

ا. قمر/۴۹: «إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَر».

عبارت است از قطعیت و ضرورت اصل وجود شیء در علم خداوند و «قدر» عبارت از حدود و اندازه وجود اشیا در علم خداوند.

از نظر وی قضا و قدر ممکن است در مورد اعیان موجودات نیز اطلاق شود که «قضا و قدر عینی» نامیده می شود. در این صورت «قضای الهی» عبارت است از نفس ضرورت و حتمیت اشیا از جهت انتساب به واجب الوجود و «قدر الهی» عبارت است از نفس تعیین وجود و اندازه وجود اشیا از جهت انتساب به واجب الوجود(همان). قضا و قدر عینی نیز از حیث معنا به اراده فعلی خداوند که عین ایجاد و منتزع از مقام فعل و عین معلومیت اشیا است نزدیک است.

با توجه به این تعریف، تفاوت قضا با قدر به این شکل است که «قضا» عبارت است از قطعیت و ضرورت شیء از جهت انتساب به علت تامّه و «قدر» عبارت است از اندازه و تعیین اشیا از جهت انتساب به واجب الوجود (مطهری، انسان و سرنوشت، ۶۰).

## اقسام قضا و قدر

أ \_ قضا و قدر حتمى و غیرقابل تغییر: دارای سه مصداق است؛ یک) مجردات علوی: از آنجا که بیش از یک نحو وجود نمی توانند داشته باشند و تحت تأثیر علل مختلف واقع نمی شوند، دارای قضا و قدر حتمی اند (همان، ۶۷).

دو) در طبیعت نیز جریانهای غیرقابل تبدیل وجود دارد و از این قبیل است:

در طبیعت هر موجودی مسبوق به عدم است و از موجود دیگری وجود می یابد، این قضای حتمی است.

\_ موجودات جهان طبیعت به مرحلهای می رسند که تغییر مسیر برای آنها غیرممکن می شود: یا باید معدوم شوند و یا همان جریان را طی کنند؛ یعنی تقدیر حتمی پیدا می کنند (همان،۷۸).

سه) قوانین و نظامات حماکم بر طبیعت: موجودات طبیعت در تغییر و تبدیل

هستند، اما نظامات حاكم بر طبيعت ثابت و لايتغيرند. قرآن از ايـن نظامـات لايتغيـر بـه «سنت الهي» تعبير ميكند(همان).

ب \_ قضا و قدر غیرحتمی : مسأله تغییر سرنوشت و غیرحتمی بودن آن از دو جنبه مورد بررسی واقع می شود:

یک ) جنبه الهی: بدین معنی که محال است علم و اراده الهی چیزی را ایجاب کند و آنگاه عامل مستقلی که از قضا و قدر سرچشمه نگرفته است در مقابل آن بایستد و آن را برخلاف آنچه علم و مشیت و اراده الهی اقتضا کرده است ایجاد کند و یا آن عامل مستقل خارجی، علم و مشیت الهی را تغییر دهد. شگفتی این مسأله این است که حوادث سفلی و مخصوصاً اراده و افعال انسانی سبب تغییرات و محو و اثباتهایی در عالم علوی و برخی الواح تقدیری و کتب ملکوتی شوند (مطهری، انسان و سرنوشت، ۱۶۹).

با این توضیحات سؤالی که مطرح می شود این است که با وجود نشأت گرفتن نظام سفلی و عینی از نظام علوی و علمی و دانی بودن عالم سفلی نسبت به عالم علوی و آیا ممکن است نظام سفلی یا لااقل قسمتی از آن، یعنی عالم انسانی در عالم علوی و علمی اثر گذارد و باعث تغییراتی شود، هرچند خود این تأثیر نیز به حکم قضا و قدر باشد. آیا علم خداوند قابل تغییر است؟ پاسخ این سؤالها مثبت است و هم علم خداوند و هم حکم او تغییرپذیر و قابل نقض است و نیز نظام سفلی و مخصوصاً اراده و عمل انسان بلکه اختصاصاً اراده و خواست و عمل انسان بر عالم علوی تأثیر می گذارد و این عالی ترین شکل تسلط انسان بر سرنوشت است(همان،۵۵). استاد این مسأله را همان مسأله عالی و شامخ «بداء» که قرآن کریم برای اولین بار در تاریخ معارف بشری از آن یاد کرده است، می داند.

بداه : استاد معنای لغوی بداه را «ظاهر شدن، پیدا شدن رأی دیگری در کاری یا امری» (عمید،۲۸۴) می داند (مطهری، تکامل اجتماعی انسان، ص ۱۶) و در مورد آن

می گوید: مسأله بداء ریشه قرآنی دارد و از لطیف ترین حقایق فلسفی است که در میان فرقه های مختلف اسلامی تنها برخی از فلاسفه شیعه اثنی عشری که تدبر زیادی در قرآن داشته اند و از آثار ائمه (ع) مخصوصاً کلمات امیرالمؤمنین (ع) استفاده کرده اند، توانسته اند به حقیقت آن پی ببرند (مطهری، انسان و سرنوشت، ۶۶). وی تفصیل این بحث را بیان نکرده و تنها به ذکر آیه ای از قرآن در این مورد بسنده داشته و به بحث از دو گونگی قضا و قدر از جنبه عینی و علیت عمومی پرداخته است: «خدا آنچه بخواهد محوی یا اثبات می کند، و اصل کتاب نزد او است» است: «خدا آنچه بخواهد محوی یا اثبات می کند، و اصل کتاب نزد او است» است

دو) جنبه عینی و علیت عمومی: موجودات مادی که تحت قانون حرکت هستند و همواره بر سر دوراهی ها قرار دارند، دارای قضا و قدرهای قابل تغییرند؛ یعنی فقط یک نوع قضا و قدر سرنوشت آن ها را معین نمی کند؛ زیرا سرنوشت معلول به علت بستگی دارد و از آن جا که این امور دارای علل مختلف هستند، سرنوشتهای مختلف نیز دارند، و از آن جا که هر سلسله از علل لحاظ شوند امکان جانشین شدن یک سلسله دیگر نیز در کار است، پس دارای سرنوشت غیرحتمی اند و به اندازه احتمال هایی که در مورد آن وجود دارد قضا و قدر نیزدر مورد آن صحیح است. به عنوان مثال اگر کسی به نوعی بیماری مبتلا گردد، ناچار علت خاصی سبب این بیماری است. حال اگر این بیمار را بیمار جهت بهبود حال خود دارو استفاده کند، سرنوشت دیگری دارد. اگر این بیمار را دو پزشک معاینه کنند و تشخیص و نسخه شان با هم مخالف باشد باید گفت دو پزشک معاینه کنند و تشخیص و نسخه شان با هم مخالف باشد باید گفت دو سرنوشت مختلف در انتظار این بیمار است. از آن نظر که از جانب بیمار هم امکان انتخاب نسخه پزشک دوم، پس از نظر او انتخاب نسخه پزشک دوم، پس از نظر او هیچ یک از این دو سرنوشت حتمی نیست. هر چند انتخاب این بیمار به یک سلسله هیچ یک از این دو سرنوشت حتمی نیست. هر چند انتخاب این بیمار به یک سلسله علل آشکار و پنهان بستگی دارد، ولی این جهت موجب سلب این امکان نمی گردد؛ یعنی در عین این که یکی از این دو نسخه بالخصوص انتخاب می شود، امکان استعدادی

1. رعد/٣٩: «يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ».

نسخه مخالف، موجود و محفوظ بوده است (مطهری، انسان و سرنوشت، ۷۶و ۴۸). روشن می شود سرنوشتهای گوناگونی وجود دارد که می توانند جانشین یکدیگر شوند. البته، جانشین شدن آنها نیز به حکم سرنوشت است. سر تغییر قضا و قدر چه از جنبه الهی و چه از جنبه غیرالهی این است که قضا و قدر عاملی در عرض سایر عوامل جهان نیست. بلکه مبدأ و منشأ همه عاملهای جهان است. هر عاملی که اثری از خود بروز دهد، مظهری از مظاهر قضا و قدر است و تحت قانون علیت عمومی است. بنابراین محال است که قضا و قدر در شکل یک عامل در مقابل سایر عوامل و جدای از انها ظاهر شود و مانع تأثیر عامل خاصی گردد یا عامل خاصی را به کاری اجبار و اکراه کند (همان، ۷۰).

با توجه به آنچه بیان شد روشن می شود که اعمال و افعال انسان سرنوشت حتمی و تخلف ناپذیر ندارد؛ زیرا به هزاران علل و اسباب و از آن جمله انواع اراده ها و اختیارها که از خود بشر ظهور می کند، بستگی دارد. تمام امکاناتی که در مورد جمادات و نباتات و افعال غریزی حیوان وجود دارد، در افعال و اعمال انسان نیز هست، علاوه بر این که انسان عقل و شعور و اراده اخلاقی و قوه انتخاب و ترجیح نیز دارد (همان، ۶۷ و ۶۷).

گفتنی است استاد در جای دیگر نظر دیگری را نیز در مورد تغییرپذیری یا تغییر ناپذیری قضا و قدر بیان می کند و معتقد است اگر از نظر آنچه در جهان هستی واقع شده است و می شود ملاحظه کنیم فقط یک نوع قضا و قدر وجود دارد؛ یعنی اشیا آن گونه که هستند و با استناد به علل و اسباب تامهای که مستند به آنها هستند قضا و قدرشان حتمی است. ولی در عین حال نوعی ضرورت مشروط و قدر مشروط درباره موجودات مادی صادق است: «اگر چنین می شد امکان چنان شدن در کار بود». به عبارت دیگر، فقط قضا حتمی و لایتغیر است. اما قدر غیرحتمی و قابل تغییر است، بدین تربیت که نسبت وجود اشیا به علت تامه خود ضروری است، ولی نسبت وجود

آنها به ذات و به علل ناقصه آنها غیرضروری و ممکن است. نسبت وجـود آنهـا بــه علل موجده خود، فعليت و كمال است و نسبت وجود أنها به علـل و شـرايط اعـدادي، قابل نقصان و محدود است. در واقع كمالات اشيا از ناحيه علل مفيضه و موجده آنها است و نقصان و حدّ و اندازه آنها از ناحیه شرایط قابلی است. بنابراین، قدر و اندازه از شرایط قابلی پدید می آید و از آنجا که شرایط قابلی و مادی جانشین یکدیگر می شوند پس آنچه تغییرپذیر است قدر اشیا است نه قضای آنها(مطهری، مجموعه آثار، ۱۰۷۱/۶ و ۱۰۷۲).هر چند استاد در مورد این که آیا شرایط قابلی و مادی متعلق قضا هست یا نـه، اظهار نظر نکرده، اما با توجه به این که ایشان در مورد عمومیت قضای الهی تفسیر حكما و فلاسفه اسلامي راكه قائلند قضاي الهي عام و شامل همه چيز است، مي پذير د (همان،١٠۶٩) پس مي توان گفت كه شرايط مادي و قابلي متعلق قضاي الهي است.وی در مورد حتمیت قضا و غیرحتمی بودن قدر این روایت را بیان می کند که امیرالمؤمنین(ع) از نزد دیواری که کج شده بود بلند شد و نزد دیوار دیگری نشست. به أن حضرت عرض شد كه أيا از قضاي الهي مي گريزيد؟ فرمودند: از قضاي الهي به سوى قدر الهي مي گريزم(صدوق، ۴۰۹).

گفتنی است که استاد در *انسان و سرنوشت*، قضا و قدر را به حتمی و غیرحتمی تقسیم میکند و لفظ «قضا و قدر» را هم برای حتمی و هم غیرحتمی به کــار مــی.بــرد و چنین بیان می کند:«از نوعی قضا و قدر به نوعی دیگر از قضا و قدر پناه می برم». سپس در تبیین آن میگوید: «خود را از خطر دور نگه داشتن، پرهیز از امر خدا است بــه امــر خدا؛ فرار از قضای الهی است به قضای الهی»(مطهری، انسان و سرنوشت، ۷۴). اما در اصول فلسفه و روش رئاليسم كه بعد از انسان و سرنوشت تأليف شده است حديث را مطابق متن أن ترجمه و تبيين مي كنند: «از قضاي الهي بـه قـدر الهـي فـرار مـي كـنم» (مجموعه آثار،۱۰۷۲/۶). وی مظاهر قضا و قدر را دعا، صدقات، احسانها که از مجاری معنوی در تغییر و تبدیل سرنوشتها مؤثر است، و عوامل دیگری از قبیل طاعت و گناه

، توبه و پردهدری، عدل و ظلم، نیکوکاری و بدکاری، دعا و نفرین و امثال این ها بر می شمرد که در سرنوشت بشر از نظر عمر و سلامت و روزی تأثیر دارند (مطهری، انسان و سرنوشت، ۸۷و ۸۸).

# ۴- نتیجه گیری : تطبیق آرای دو فیلسوف

با توجه به مطالب بیان شده مشخص می شود که دیدگاه های این دو فیلسوف در بارهٔ اراده الهی تفاوت زیادی دارد. در این جا به بیان تفاوت ها و شباهت های دیدگاه های این دو فیلسوف می پردازیم:

### عقل الهي

### شباهت

از این جهت که هر دو فیلسوف عقل یا علم خداوند را همیشه بالفعل میدانند هم نظرند.

#### تفاوتها

أ- اسپینوزا عقل را حالت مستقیم صفت فکر میداند که از طبیعت مطلق صفت فکر ناشی شده و برای همیشه موجود و نامتناهی است(اسپینوزا، اخلاق، ۵۲). اما استاد به جای تعبیر عقل در مورد خداوند بیشتر از تعبیر علم استفاده میکند(مطهری، درسهای الهیات شفا، ۳۳۴/۲)، همانگونه که برخی دیگر نیز معتقدند منظور از عقل در فلسفه اسپینوزا با علم در فلسفه اسلامی یکی است. علم الهی از نظر استاد صفت ذات خداوند است که نامتناهی است(صدرالدین شیرازی، ۱۲۰/۶). اما اسپینوزا معتقد است صفت مانند حالت برای وجود یافتن یا به تصور آمدن نیازمند صفت یا حالت دیگری نیست (اسپینوزا، انحلاق، ۱/۶).

۱. دکتر جهانگیری در پاورقی اخلاق (ص۳۵) می گوید: «مقصود از عقل نامتناهی عقل خداوند است که به تعبیرفلسفی ما همان علم خداوند است».

ب - اسپینوزا عقل خداوند را مربوط به طبیعت مخلوق می داند (همان، پاورقی،۵۲). اما استاد معتقد است علم که صفت ذات خداوند است عین ذات او است (صدرالدین شیرازی،۱۲۰/۶).

ج - اسپینوزا قائل به فعلیت عقل هم در خداوند و هم در اشیا است(اسپینوزا، اخلاق،۵۲)، اما استاد در مورداشیا قائل به مراتب مختلف است که یکی از مراتب آن عقل بالقوه است (مطهری، درسهای الهیات شفا، ۳۴۲/۲).

#### اراده الهي

#### تفاوتها

أ- اسپینوزا اراده را نیز مانند عقل یکی از حالتهای مستقیم و نامتناهی صفت فكر مي داند كه به طبيعت مخلوق برمي گردد و صفت ذات نيست (اسيينوزا، اخلاق، ۵۲). اما به نظر استاد اراده صفت ذات و عين ذات الهي است(مطهري، درسهاي الهيات شفا، ۲/۲۳۲).

ب- در نظام فکری اسپینوزا از آنجا که اراده حالت مستقیم صفت فکر است نیازمند علتی است که بـه وسـیله آن در وجـود و فعـل موجَـب شـود، لـذا اراده آزاد نیست (اسپینو زا، اخلاق،۵۳). اما از نظر استاد ارادهٔ خداوند مطلق است و متوقف بر امری ماورای خود نیست (مطهری، علل گرایش به مادیگری، ۱۱۶).

ج - بحث اراده خدا در اسپینوزا مطابق باعقل است و هیچ گریزی از عقل و علم ندارد، بنا براین گاهی این ذهنیت ایجاد می شود که او عقیده به اراده ندارد. به همین دلیل جهان ضرورتاً به همان شکلی که هست باید باشد و هیچ تبصرهای برای این که به نحو دیگری که مغایر با این ضرورت است، قابل توجیه نیست. اما در تفکر استاد خداوند مرید است، و حتی با استناد به این آیه که می فرماید: «خدا آنچه را بخواهد محو یا اثبات می کند و اصل کتاب نزد خداوند است» فائل به بداء می باشد. به عبارت

<sup>1.</sup> رعد/٣٩: « يمحوالله ما يشاء و يثبت و عنده ام الكتاب».

دیگر طبق ضرورت علّی اسپینوزا می توان همه حوادث را پیش بینی کرد. اما این آیه به معنای مرید بودن خداوند و قابل تغییر بودن قضا و قدر است؛ یعنی اسپینوزا خداوند را در ضرورت عقلی محدود می کند. اما استاد قایل به بداء و تغییر پذیری سرنوشت می باشد.

### نسبت عقل و اراده به خداوند

#### شباهت

هر دو فیلسوف عقل و اراده خداوند را واحد می دانند؛ یعنی اسپینوزا بر این نظر است که تمایز عقل و اراده خداوند تمایزی عقلی و اعتباری است وگرنه آنها واقعاً واحدند(پارکینسون، عقل و تجربه از نظر اسپینوزا، ۱۲۷)، درست همانگونه که استاد صفات خدا را عین ذات دانسته و معتقد است صفات علم و اراده از نظر مصداق عین ذات هستند، هر چند از نظر مفهوم متفاوتند(صدرالدین شیرازی،۱۲۰/۶).

### تفاوتها

أ- آنجا که اسپینوزا بیان می کند که «نه عقل به طبیعت خدا تعلق دارد و نه اراده» دلیل او این است که اگر عقل و اراده متعلق ذات خداوند باشند باید از آنها چیزی متفاوت با آنچه در مورد انسان فهمیده می شود فهمیده شود و تنها در لفظ مشترک باشند(اسپینوزا، اخلاق، ۳۸ و ۳۹)، در صورتی که استاد برای تبیین اراده الهی به تصور اراده در انسان می پردازد و با رد جنبه های عدمی و مربوط به نقص اراده انسان آن را به خداوند اطلاق می کند.

ب- ذکر شد که در مورد نسبت عقل و اراده و قدرت در فلسفه اسپینوزا تعارض وجود دارد. اما به هر حال، اگر این نظر او را که عقل و اراده به طبیعت خداوند تعلق ندارند در نظر بگیریم، کاملاً خلاف نظر استاد است؛ زیرا ایشان معتقد به عینیت علم و اراده و قدرت با ذات خداوند است. اما اگر نظر دیگر اسپینوزا را که معتقد به عینیت قدرت و اراده با عقل خداوند است مد نظر قرار دهیم، از آنجا که این نظر

بیانگر این است که عقل و قدرت و ارادهای که خداوند به وسیله آنها اشیا را آفریده فقط در عقل ما متمایزند و در واقع واحد هستند، این نظر موافق نظر استاد خواهد بود. در عین حال، اگر /خلاق را که مهم ترین اثر فلسفی او است مبنا قرار دهیم، از آنجا که در این اثر اراده و عقل هر دو حالت مستقیم و نامتناهی صفت فکر لحاظ شدهاندکه به طبیعت مخلوق مربوطند، نمی توان گفت عین ذات خداوند هستند، اما اگر شرح اصول فلسفه دکارت را مبنا قرار دهیم عقل و اراده عین قدرت و ذات خداوند می شوند. با این وصف، چون مهم ترین اثر اسپینوزا /خلاق است به نظر می رسد نظر نهایی اسپینوزا مغایرت عقل و اراده با قدرت باشد.

ج – از آنجا که در فلسفه اسپینوزا ترتب علّی اشیا بر خداوند مانند ترتب منطقی است و این به نفی امکان و نفی خلق اختیاری عالم منتهی می گردد(کاپلستون، تاریخ فلسفه، ۲۶۹/۴)، لذا نسبت قصد و اراده به خداوند مستلزم انکار علیت و قول به اتفاق است؛ یعنی اگر خداوند با اراده عمل کند، مثلاً گفته شود خدا می توانست از خلقت عالم خودداری کند، مثل این است که بگوید عالم اتفاقی آفریده شده است؛ چون از عمل ارادهای که ضرورت نداشته، ناشی شده است. اما استاد معتقد است که حتی این نظام سببی و مسببی جهان از علم و اراده الهی سرچشمه می گیرد؛ زیرا «قضا و قدر الهی چیزی جز سرچشمه گرفتن نظام سببی و مسببی جهان از علم و اراده الهی نیست و لازمه اصل علیت عمومی و اصل ضرورت علی و معلولی و اصل سنخیت علی و معلولی و اصل سنخیت علی و معلولی این است که سرنوشت هر موجودی با علل متقدمه خود بستگی داشته باشد» (انسان و سرنوشت، ۵۶).

#### قدرت خداوند

شباهتها

۱. همانطور که قبلاً گفته شد در مورد این که این کتاب شامل آرا و دیدگاههای خود اسپینوزا است یا شامل
 آرای دکارت است اختلاف نظر وجود دارد.

أ- ظاهر عبارتهای دو فیلسوف حاکی از این است که در تعریف قدرت اختلافی ندارند، چنانکه اسپینوزا قدرت را به معنای فاعلیت خداوند لحاظ میکند که هر چه میداند و متعلق علم نامتناهی او است آن را خلق می کند (اخلاق،۳۵) و قائل به عینیت قدرت خداوند با ذات او می باشد (همان، ۶۰)، نظر استاد نیز چنین است (درسهای الهیات شفا، ۴۳۵/۳).

ب- از عبارتهای اسپینوزا این گونه برمی آید که او نیز مانند استاد قائل به تـ وأم بودن علم و اراده است (مطهری، نبوت، ۱۹۰)؛ زیرا قـدرت خـدا را طبیعـت نامتناهی او می داند که هر چه متعلق علم نامتناهی اوست آن را می آفریند (اسپینوزا، /خلاق، ۳۵).

### نسبت اختيار به خداوند يا قضا و قدر الهي

#### تفاوتها

أ- اسپینوزا مختار را فقط برای خداوند و لفظ مجبور را برای سایر موجودات به کار می برد. حتی در مورد انسان هم آنجا که نوعی اختیار برای او قائل است با عبارت «انسان آزاد» تعبیر می کند(اسپینوزا، /خلاق، ۲۷۶). اما استاد وقتی مسأله را در مورد انسان مطرح می کند با عنوان «جبر و اختیار» از آن یاد می کند و وقتی از جهت ارتباط آن با خدا مطرح می کند از عبارت «قضا و قدر» استفاده می کند(مطهری، کلیات علوم اسلامی، ۱۷/۲).

ب- در تعریف اسپینوزا از اختیار، خداوند به تنهایی و بدون اعتبار و ارتباط با موجودات دیگر لحاظ شده است (اخلاق، ۹). اما در تعریف استاد از قضا و قدر نوع ارتباط اشیا و مخلوقات از نظر حتمیت و میزان دخالت سایر عوامل در وجود اشیا (مجموعه آثار ۱۰۶۳/۶) و سرچشمه گرفتن همه علل از اراده و مشیت خداوند که عله العلل است (انسان و سرنوشت، ۶۰) مورد توجه است.

ج- تعریف اسپینوزا از اختیار خداوند دو قسمت است؛ قسمت اول آن مربوط به ذات خداوند و قسمت دوم مربوط به افعال او است. بر اساس نظریه استاد قسمت

اول تعریف اسپینوزا با تعریف واجب الوجود سازگار است؛ زیرا استاد در مورد تعریف واجبالوجود مي گويد:از تعاريف ارائه شده، بيان صدرالمتألهين دقيـق تـر اسـت و طبـق این تعریف واجبالوجود وجود بذاته لذاته است که هر یک از دو قید لذاته و بذاته نشانگر یک نوع بی نیازی است. قسمت دوم تعریف اسپینوزا با این اصل فلسفه اسلامی که واجب الوجود بالذات از همه جهات و حیثیات واجب است سازگاری دارد؛ چرا که معنى اين عبارت اين است كه واجبالوجود همان گونه كه واجبالوجود است، واجب العالميه و واجب القادريه و واجب الحيوة و واجب الفاعليه است و ممكن الفاعليه نيست. به عبارت ديگر، واجبالوجود از آن جهت كه واجب الفاعليه است بنابراين هيچ فعلى نيست كه امكان وجود و امكان صدور از او داشته باشـد مگـر ايـنكـه از واجـب صادر می شود و صادر شده است (درسهای الهیات شفا، ۱۶/۳).

د- تعريف اسيينوزا از اختيار با تعريف استاد كاملاً متفاوت است. اسيينوزا اختيار را «خود موجَب بودن» در ذات و فعل مي داند (اخلاق، ٩). اما استاد در ياسخ سؤالي از ایشان که بیانگر این است که آیا واجب بودن من جمیع الجهات و الحیثیات با اختیار سازگاری دارد، می گوید: «در مورد اختیار بیش از این نیامده که اگر موجودی به چیـزی عالم و آگاه باشد و آن را بخواهد، آن را انجام دهد»(درسهای الهیات شفا، ۲۳/۳). در واقع از نظر اسپینوزا ملاک اختیار ضرورت در ذات و ضرورت در فعل است. اما از نظر استاد ملاک اختیار «داشتن قدرت و داشتن اراده و داشتن شعور و ادراک است» (همان، ۲۴). بنابراین اختیار اسپینوزایی بر واجب الوجود مورد نظر استاد صادق است. اما اختیار مورد نظر استاد، هم بر تنها موجود مختار اسپینوزا قابل صدق است و هم بر موجودات دیگر.

موجب يا واجب بالغير

شىاھت

تعریف اسپینوزا از مجبور یا موجَب با تعریف استاد از موجود واجبالوجود بالغیر سازگار است که می گوید: ممکن است یک شیء به حسب ذات خود امکان وجود داشته باشد و قهراً امکان عدم نیز داشته باشد، ولی به حکم غیر موجود یا معدوم شود؛ یعنی به دلیل این که علت تامهاش وجود پیدا کرده، وجودش ضرورت پیدا کرده است (شرح است، یا بر عکس به علت عدم علت تامهاش عدمش ضرورت پیدا کرده است (شرح مبسوط منظومه، ۴۵/۳). بنابراین، طبق تعریف هر دو فیلسوف تمام موجودات غیر از خداوند موجب یا واجب بالغیرند.

### اراده آزاد خداوند

#### تفاوت

اسپینوزا معتقد است لازمه نظر کسانی که اراده را متعلق به ذات خداوند میدانند، تغییر مقدرات خداوند است؛ چرا که اگر خداوند درباره طبیعت، امور دیگری را اراده کند می بایست عقل و اراده دیگری داشته باشد (انحالاق، ص۵۵–۵۷). اما استاد قائل به دو نوع قضا و قدر است که یکی حتمی و غیرقابل تغییر است و دیگری غیرحتمی و قابل تغییر (انسان و سرنوشت، ۶۰).

### فعلى بودن علم خداوند

#### شباهت

اسپینوزا به اینکه علم خداوند را فعلی میداند یا انفعالی، تصریحی نکرده است. اما برخی عبارات او حاکی از آن است که علم خدا را فعلی میداند (اخلاق،۳۵۰). اما استاد به صراحت علم را به دو قسم فعلی و انفعالی تقسیم کرده و معتقد است علم خداوند به اشیا علم فعلی و حضوری است(درسهای الهیات شفا، ۳۸۸/۲).

# منابع

ابن سينا، حسين بن عبدالله؛ المبدأ و المعاد، مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گيل با همکاری دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۶۳.

اسپینوزا، باروخ بندیکت؛ *اخلاق*، ترجمه محسن جهانگیری، مرکز نـشر دانـشگاهی، تهران، ۱۳۷۶.

اله بداشتی، علی؛ اراده خدا از دیدگاه فیلسوفان، متکلمان و محدثان، بوستان کتاب قم، ۱۳۸۱.

انوری ، حسن ؛ فرهنگ بزرگ سخن ، سخن، تهران ، ۱۳۸۱.

بهشتی، احمد؛ «علم واجب الوجود از دیدگاه صدرالمتألهین» در مجموعه مقالات همایش جهانی حکیم ملاصدرا، بنیاد حکمت اسلامی صدرا، تهران، ۱۳۷۸.

پاركينسون، جى.ايچ.آر؛ عقل و تجربه از نظر اسپينوزا ،ترجمهٔ محمد عبد اللهى، بوستان كتاب، قم ،١٣٨٣.

جهانگیری، محسن؛ **مجموعه مقالات (بیست مقاله**)، حکمت، تهران، ۱۳۸۳.

حلبي، على اصغر؛ *تاريخ سير فلسفه در اروپا*، قطره، تهران، ١٣٨٣.

دهخدا، على اكبر؛ **لغت نامه،** چاپ دوم از دوره جديد، مؤسسه انتشارات دانـشگاه تهران، تهران، ۱۳۷۷.

رادا کریشنان، سروپالی؛ تاریخ فلسفه غرب و شرق، ترجمه خسرو جهانداری [جواد یوسفیان]، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۸۲.

صدر الدين شيرازى، محمد؛ الحكمه المتعاليه في الاسفار العقليه الاربعه، ج ٤، داراحياء الترات العربي، بيروت، ١٤١٠ق.

صدری افشاری ، غلامحسین ( نـسرین ، و نـسترن حکمـی) ، فرهنگ زبـان فارسـی امروز، کلمه، تهران، ۱۳۶۹.

صدوق، محمد بن على؛ اسرار توحيد يا ترجمه كتاب توحيد، ترجمه محمد على اردكاني علميه اسلاميه، تهران، [بيتا].

طباطبايى، سيد محمد حسين؛ نهاية الحكمه، مؤسسه النشر الاسلامى التابعة لجماعة المدرسين، قم،١٣۶٢.

: نهایة الحکمه، تصحیح و تعلیقه عباس علی زارعی سبزواری، مؤسسه نشر اسلامی، قم، ۱۴۲۴ق.

کاپلستون، فردریک؛ **تاریخ فلسفه**، ترجمه غلامرضا اعوانی، انتشارات علمی و فرهنگی و سروش،تهران، ۱۳۸۰.

عمید، حسن؛ فرهنگ فارسی عمید، امیرکبیر، تهران، ۱۳۷۵.

مطهری، مرتضی؛ آشنایی با قرآن، صدرا، تهران، ۱۳۷۰.

...... : تكامل اجتماعي انسان، صدرا، تهران، ١٣٧۴ .

. عدل الهي، صدرا، تهران، ١٣٨٤ .

عموعه آثار (اصول فلسفه و روش رئاليسم)، ج ۵ وع، صدرا، تهران، ۱۳۸۰.

معین ، محمد ؛ **فرهنگ فارسی**، امیر کبیر ، تهران ، ۱۳۸۰ .

نفیسی، علی اکبر ؛ **فرهنگ نفیسی**، کتابفروشی خیام ، بیجا ، ۱۳۵۵.

هگل، گئورگ ویلهلم فردریش؛ اسپینوزا از نگاه هگل، ترجمه مسعود سیف، گفتمان، تهران، ۱۳۷۹.

ياسپرس، كارل؛ *اسپينوزا، فلسفه، الهيات و سياست*، ترجمهٔ محمد حسن لطفي، طرح نو، تهران، ۱۳۷۵.

Morgan, Michael L.(Edit.); *Spinoza Complete Works*, Translations by Samuel Sherley, Hackett Publishing Copany, Inc., Indianapolis /Cambridge, Y··Y.

# مطالعات اسلامی: فلسفه و کلام، سال چهلم، شمارهٔ پیاپی ۱۸۱۲م پاییز و زمستان ۱۳۸۷، ص۲۱۲–۱۶۹

# هفت دور تاریخ مقدس بشری از دیدگاه اسماعیلیان\*

# دکتر علیرضا روحی میرآبادی

عضو هيأت علمي دانشگاه آزاد اسلامي واحد خوى **Email:** roohi@razavi.ac.ir

### چكىدە

در نیمهٔ دوم قرن دوم هجری فرقهٔ اسماعیلیه که به امامت اسماعیل پسر امام جعفرصادق(ع) معتقد بودند، شکل گرفت. اسماعیلیان دیدگاههای ویژهای را دربارهٔ امامت مطرح کردند. از دیدگاه آنان هستی یک لحظه بدون وجود امام نمی تواند باقی بماند وانسان همواره به معلم و مقتدا و رهبری معصوم نیاز دارد. اسماعیلیان تلاشهای بسیاری کردند تا سابقهٔ امامت را به سرآغاز خلقت برسانند. برای این منظور نظریهها و تفسیرهای خاصی از تاریخ و نبوت ارائه داشتند.

بر اساس این نظریه تاریخ مقدس بشری از هفت دور تشکیل شده است و در طی این هفت دور انسان به تکامل میرسد. هر دور با ظهور یک پیامبر که به آن ناطق نیز می گویند و وصی او که به آن صامت یا اساس نیز گفته می شد، همراه است و پس از آنها هفت امام می آیند که هر یک پس از دیگری به امامت میرسند. بدون شک، در شکل گیری این عقیده اندیشههای نو افلاط ونی تأثیر داشته

«ناطق» جایگاه تنزیل احکام از سوی خداوند به مردم و «اساس» جایگاه تأویل احکام را دارا است و امام هم ظاهر و باطن شریعت را بیان میکند.

در شش دور نخست آدم(ع)، نوح(ع)، ابراهیم(ع)، موسی(ع)، عیسی(ع) و محمد(ص) صاحب شریعت هستند و با آمدن هر ناطق جدید شریعت قبلی نسخ می شود. البته در منابع کهن اسماعیلی اختلاف نظرهایی در این خصوص دیده می شود.

اسماعیلیان برای تبیین بهتر این موضوع به تفسیرهای باطنی خاصی از موضوع امامت و اشتهار عدد هفت و جایگاه ناطق دست زدهاند. این مقطع زمانی که برای هر ناطق درنظر گرفته شده ممکن است دور کشف یا دور ستر و نیز ممکن است دور کبیر یا دور صغیر باشد که هر کدام در اصل مقاله به طور مشروح توضیح داده شده است.

در این مقاله سعی شده است با استفاده از منابع کهن کلامی و تاریخی اسماعیلیان بـه بررسـی این عقیده پرداخته شود.

كليد واژهها: اسماعيليان، هفت دور، ناطق، امام، دوركشف، دورستر، دور كبير، دور صغير.

\*.تاریخ وصول:۱۳۸۵/۹/۱۲؛ تاریخ تصویب نهایی: ۱۳۸۶/۹/۱۷.

#### مقدمه

یکی از مهم ترین اعتقادات اسماعیلیان اعتقاد به هفت دور تاریخ مقدس بـشری است که تقریباً تمـامی متفکران بـزرگ اسـماعیلی بـه آن توجـه داشته و آن را بـه صورتهای مختلف بیان کردهاند.

علت اصلی شکل گیری این اعتقاد این بوده که اسماعیلیان بتوانند تاریخچهٔ امامت را به سرآغاز خلقت برسانند و امامت را به صورت پیوسته از عهد آدم تا امروز ادامه دهند. از دیدگاه آنان هستی نمی تواند یک لحظه بدون امام باقی بماند. این نظریه با تفکرات گنوسی (عرفانی) ایران ارتباط نزدیک داشته است.

اسماعیلیان معتقدند زمین از امام زندهٔ قائم خالی نشده است. یا امام ظاهر و مکشوف است یا باطن و مستور. اگر امام ظاهر باشد جایز است که حجتش مستور باشد و اگر امام مستور باشد حجت و داعیانش ظاهرند(شهرستانی،۱۵۴).

با توجه به اهمیت این اعتقاد، باید به چندپرسش مهم پاسخ داده شود؛ معنی اصطلاحی و تعریف دور چیست؟ ناطق به چه کسی گفته می شود و تفسیرهای باطنی اسماعیلیان از ناطق چیست؟ ارتباط عدد هفت با هفت دور چگونه است؟ دوری بودن تاریخ مقدس بشری شامل چه مراحلی است؟ مهم ترین منابعی که به این تفکر پرداخته اند کدامند و اختلاف نظر آنها در چیست؟ تعریف دور کشف و دور ستر، دور صغیر و دور کبیر چیست؟ هر دو چه مشخصاتی دارند؟ مهدی یا قائم چه ویژگی هایی دارد؟ و آیا این دو با هم متفاوتند؟

در این مقاله با استفاده از منابع کلامی و تاریخی ضمن پاسخ گفتن به پرسشهای پیشگفته سعی شده است تا هر دور را در جدول خاصی معرفی شود.

## تعریف دور

در اصطلاح اسماعیلیان، دور به مدت زمان معینی اطلاق می شود که در آن یک

رسول که به وی ناطق نیز می گویند و وصی او که به وی اساس می گویند و هفت امام مستقر یا اصلی یکی پس از دیگری به امامت می رسند. در طی این مدت ممکن است چند امام مستودع یا امانتی به طور موقت به امامت برسند. در هر دور یک امام مقیم و یک نفر به عنوان متمم دور انتخاب می شود.

این مدت زمانی به شش پیامبر صاحب شریعت اختصاص دارد و سایر پیامبران، هر کدام تحت نظرامام آن دور و شریعت آن ناطق قرار می گیرند.

یکی از کهن ترین و بهترین تعاریف در مورد اصطلاح دور، تعریفی است که ابوحاتم رازی(د. ۳۲۲ ه.ق.) در کتاب الاصلاح آورده است. او می نویسند: «و اما الدور، فانه مدار اهل العالم، و ما یجری فیه من التدبیر. فمدار هذا العالم، هو یجری من الفلک و ما فیه. لأنَّ الله عزوجلَّ و کلَّهُ، بامساک هذا العالم، و جعلهٔ سَبَباً للنشو و البلی فیه. فه و ما فیه. لأنَّ الله عزوجلَّ و کلَّهُ، بامساک هذا العالم، و جعلهٔ سَبَباً للنشو و البلی فیه. فه و یدور بذلک، الی انقضاء أمره بالمدبرات السَبْع التی یدور بها الفلک، علی قطبه، دوراً متتابعاً، بامرالله عزوجل. فهذا معنی الدور فی ظاهر الأمر. فسمی أصحاب الادوار بذلک، لأنَّ کلُّ واحد منهم، هو قطب العالم من الناس و هو نقطه للعالم، علیه یدور امر الدین و علی مایکون من رسومه لاتصال الأنام به، من جهه الاسباب، التی بها نجاتهم و قوام مامورهم فی أولاهم و أخریهم. فمن أجها فمن أجل ذلک سُموا اصحاب الأدوار» (ابوحاتم رازی، ۶۰).

بر طبق این عقیده هفت ناطق که عبارتند از آدم(ع)، نوح(ع)، ابراهیم(ع)، موسی(ع)، عیسی(ع) و محمد(ص) و قائم القیامه، هر یک دوره زمانی خاصی دارند و از این میان شش ناطق نخست اولوالعزم هستند و هر کدام شریعتی آورده اند که شریعت ناطق پیشین را نسخ می کند. به آنها اصحاب شرایع می گویند.

بر این اساس، اسماعیلیان معتقدند شجرهٔ امامت از زمان هبوط آدم(ع) شروع شده و تا روزگار ما ادامه بافته است.

از این رو، در برخی منابع اسماعیلی به طور مفصل به آغاز خلقت و امور الهی

روحانی مربوط به آن پرداخته شده است، چنان که در رسائل اخوان الصفا مسائل آغاز خلقت و حوادث مربوط به نوبت حضرت آدم(ع) به طور مشروح مورد بحث قرار گرفته است(ر.ک: رسائل اخوان الصفا و خلان الوفا، ۲۰۳/۲–۲۰۶).

## تعريف ناطق

با توجه به جایگاه و اهمیت ناطق، لازم است در مورد ناطق و به ویژه تفاوتی که بین ناطق و امام وجود دارد توضیحهای بیشتری ارائه شود. بنابر عقیدهٔ اسماعیلیان، ناطقان کسانی اند که برای هدایت مخلوقات و تنظیم مبدعات و بیان شرایع و احکام و تبلیغ و انذار و شهادت فرستاده شدند. نسبت ناطق به امامان همچون نسبت خورشید است به ماه. همان گونه که ماه نور خود را از خورشید می گیرد، امام نیز از ناطق تأثیر می پذیرد (اربع رسائل اسماعیلیه، رسالهٔ مطالع الشموس فی معرفهٔ النفوس، ۱۴).

ناطق به ظاهر شریعت، و وصی یا اساس به باطن دعوت می پردازد، و ائمه بین هر رسول و رسول بعدی می آیند و این سنت تا قیام قائم تداوم دارد، در واقع ناطق صاحب دور می باشد (قاضی نعمان، اساس التاویل، ۱۰۴؛ ۱۰۴۹ (Corbin ، ۱۰۹).

در واقع ناطق کسی است که رتبهٔ تنزیلی احکام توسط او به مردم ابلاغ می شود و در جامعه گسترش می یابد، اما، اساس، عهده دار مرتبهٔ تأویل احکام بوده و امام ظاهر و باطن شریعت را برعهده دارد(ناصر خسرو، خوان/لا خوان، ۸۶).

یکی از ویژگیهای ناطق این است که از او دو گروه امام یعنی امام بالقوه و امام بالفعل به وجود می آید. هر یک از آنها ویژگیهای خاصی دارند و انشعابهایی از آنها پدید می آید(غالب، تاریخ الدعوه الاسماعیلیه، ۶۱).

# تفسیرهای باطنی از ناطقان

اسماعیلیان تفسیرهای باطنی بسیاری از ناطقان مطرح کردهاند و حتی خلقت

عالم را به شش پیامبر ناطق ربط دادهاند.

ناصرخسرو در این زمینه می نویسد: «دور هر پیغامبری روز اوست و این که ما اندر وی ایم، اعنی سپس از بعثت رسول مصطفی(ص) تا به قیامت روز رسول امامت و روزهای موسی وعیسی و جز ایشان گذشته است و خدای تعالی این جهان را اندر مدت شش روز آفریده است و سخن خداوند: «الله الذی خلق السموات و الارض و ما بینهما فی ستهٔ ایام ثم استوی علی العرش...» خدای تعالی عمر عالم را در مدت نبوت شش پیامبر خویش آفرید، که هر یکی را از ایشان دور او و دعوت او اندر روز او بود، کاندر آن رسول خلق را به خدای خواند و چو روز او بگذشت روز دیگری بیامد از پیغامبران، و بر خلق واجب شد بدان دیگر پیغامبر گرویدن»(ناصرخسرو، جامع الحکمتین، ۱۵۹؛ خواجه نصیرالدین طوسی، ۱۳۲؛ محمدبنزینالعابدین، ۱۸).

اعتقادات و عبادات اسلامی نیز با آمدن هر یک از ناطقان کامل می شد و هر ناطقی تکمیل کنندهٔ یکی از عبادات بود. آدم(ع) با ولایت آمد؛ زیرا آن اصل دین و بدایت است. بعدش نوح(ع) آمد با طهارت که برای آن کنایه و اشاره به وجود آمد. بعدش ابراهیم(ع) آمد با نماز؛ زیرا آن رابطهٔ بنده و پروردگارش است. بعدش موسی(ع) آمد با زکات؛ زیرا در آن امتحان در بخشش بود. بعدش عیسی(ع) با روزه آمد برای آگاهی غافل از خواب غفلت. بعدش محمد(ص) با حج آمد برای تنبیه کسی که کافر به دین است.

بعدش قائم الزمان با حج خواهد آمد تا به وسيلهٔ آن مردم را وادار به انجام واجبات ديني نمايد (شهاب الدين ابوفراس، اربع رسائل اسماعيليه، «رساله مطالع الشموس في معرفه النفوس»، ١٥).

اسماعیلیان تفسیرهای باطنی دیگری نیز برای ناطقان مطرح میکنند، چنان که هر یک از روزهای هفته را نیز به یکی از ناطقان نسبت دادهاند. ناصر خسرو در وجه دین می گوید: «آدم(ع) روز یکشنبه بود، دلیل بر درستی این قول آن است که اندر اخبار

آمده است که ایزد تعالی آفرینش عالم را بهروز یکشنبه آغاز کرد و بهروز آدینه از آن پرداخته شد وروز شنبه بیاسود. نوح(ع) روز دوشنبه بود اندر عالم دین و ابراهیم(ع) روز سه شنبه، موسی(ع) روز چهارشنبه، عیسی(ع) روز پنج شنبه، و محمد(ص) روز جمعه بود اندر عالم دین. روز شنبه نیز روز قائم است»(ناصر خسرو، وجه دین، ۶۵).

از جمله مهم ترین تفسیرهای باطنی در مورد ناطقان که در بسیاری از آثار اسماعیلیان آمده،ارتباط دادن ناطقان با خلقت و تولد انسان است. در تفسیر آیه « وَلَقَنْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلالهٔ مِنْ طین ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فی قَرَارِ مَکین ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَهُ فَخَلَقْنَا الْعَظَامُ لَحْمًا ثُمَّ انْشَأَنَاهُ خَلَقًا آخر فَخَلَقْنَا الْعُظَامُ لَحْمًا ثُمَّ انْشَأَنَاهُ خَلَقًا آخر فَخَلَقْنَا النُعْلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنِنَ » (مؤمنون/۱۲-۱۴)گفته شده: این آیات کمال انسان را از جهت خلقت دینی – نفسانی؛ سلاله جهت خلقت طبیعی بیان می کند، اما کمال انسان از جهت خلقت دینی – نفسانی؛ سلاله به مانند آدم(ع)، نطفه به مانند نوح(ع)، مضغه به مانند موسی(ع)، علقه به مانند عجمد صورت عیسی(ع)، لحم به مانند محمد(ص) است و در زمان او کمال خلقت و تمام صورت شکل می گیرد، و خلق دیگری که آن هفتمی است و او قائم بأمرالله تعالی است (حامدی، ۲۴۰–۲۶۸؛ اربعه کتب اسماعیلیه، ۱۶۷؛ خواجه نصیرالدین طوسی، روضهٔ (حامدی، ۱۲۰–۲۶۸؛ اربعه کتب اسماعیلیه، ۱۶۷؛ خواجه نصیرالدین طوسی، روضهٔ التسلیم، ۱۳۰ و ۱۲۱؛ عثمان، هاشم، ۱۲۴؛ سه رسالهٔ اسماعیلی، «رسالهٔ المبدأ و المعاد»،

همچنین اسماعیلیان شش نفر اصحاب شرایع را با شش جهت مقایسه کردهاند. ناصر خسرو در این زمینه می نویسد: «و چون جسد مردم را که کارکن او بود شش جهت بود از پیش و پس و راست و چپ و زیر و زبر، ایزد تعالی شش رسول کارفرمای بفرستاد سوی ایشان چنان که بهمثل آدم علیه السلام - سوی مردم از سوی پس سرآمد و نوح علیه السلام - از سوی چپ مردم آمد و ابراهیم علیه السلام - از سوی پس مردم آمد، آنگه موسی علیه السلام - از سوی زیر مردم آمد برابر آدم علیه السلام - و

۱. در مورد انتساب کتاب روضة التسليم به خواجه نصيرالدين طوسي ترديدهاي فراواني وجود دارد.

\_

عیسی –علیه السلام – از سوی دست راست مردم آمد برابر نوح –علیه السلام – و محمد مصطفی (ص) از پیش مردم باز آمد برابر ابراهیم –علیه السلام – و این شش رسول کارفرمای از شش جانب جسم مردم اندر آمدند و هر یکی مردم را در زمان خود کار فرمودند و بر مزد آن کار وعده کردند که روزی بدیشان دهند بدین گونه. پس گوییم که چون مردم را شش جهت بود، به جسد و جسد کارکن بود، چون از هر جهتی یک کارفرمای آمد» (ناصر خسرو، وجه دین، ۶۲).

مشابه همین نظریه نیز از طرف ابوحاتم رازی مطرح شده است. ابوحاتم می کوشد هر پیامبر و مأموریت او را به یک بخش از بدن انسان که خود جهان کوچکی است و تمام بخشهای جهان بزرگ را دربر دارد، منسوب کند. آدم را به پای راست نسبت می دهد، نوح(ع) را به پای چپ؛ ابراهیم(ع) را به شکم، موسی(ع) را به دست چپ، عیسی(ع) را به دست راست، محمد(ص) را به سر(رازی، ۳۴).

# جایگاه و اهمیت عدد هفت و ارتباط آن با هفت دور و هفت ناطق

اسماعیلیان برای استحکام بخشیدن به این عقیدهٔ خویش احادیث و روایتهایی را در فضیلت و اهمیت عدد هفت ذکر کردهاند تا با تمسک به این احادیث به تقویت هفت دور تاریخ و هفت امام در هر دور بپردازند. با توجه به همین مسئله بود که به آنان سبعیه می گفتند.

یکی از مجموعه احادیثی که اسماعیلیان از قول امام جعفرصادق(ع) به نقل از مغضل بن عمر جعفی گردآوری کردهاند، کتابی است با عنوان الهفت الشریف. در این اثر احادیث بسیاری در مورد این اعتقاد اسماعیلیان آمده است (جعفی،

\_

۱. از مفضل بن عمر جعفی در منابع شیعهٔ امامیه روایاتی نقل شده است. ر.ک: طوسی، المبسوط، ۱۷۵/۱؛ همو، الخلاف، ۲۹۷/۱؛ ابن ادریس، السرائر، ۴۴۲/۳؛ محقق حلی، المعتبر، ۳۶۹/۳-۳۶۸. شیخ مفید در الارشاد او را موثق شمرده و شیخ طوسی اورا یکبار از اصحاب امام کاظم(ع) و یک بار از اصحاب امام کاظم(ع) دانسته است.

77,77,001,101,101,781,781,981).

برخی از استدلالهای آنان برای تقدس عدد هفت به موضوعهایی همچون هفت آسمان و هفت زمین (جعفی، ۸۱-۸۰ باب۳۲) و هفت دور طواف و هفت بار سعی صفا و مروه و هفت چیز حرام در حج (ملطی، ۱۰۰-۹۹) و اعضای هفتگانه در بدن و نیروهای هفتگانهٔ جسمی مربوط می شود (مجموعه رسائل الکرمانی، رساله هشتم رساله النظم فی مقابله العوالم، ۳۲؛ اشعری قمی، ۸۴).

ناصرخسرو در جامع الحكمتين(۱۱۱و۱۱۱) در بحث مفصلی به رابطهٔ عدد هفت با هفت ناطق می پردازد و می نویسد: «و چنان که بر آسمان دنیا هفت نور مشهور است بر آسمان دین نیز هفت نور است مشهور از آدم(ع) و نوح(ع) و ابراهیم(ع) و موسی(ع) و عیسی(ع) و محمد(ص) و خداوند قیامت علی ذکره الاسلام»(۱۱۱–۱۱۲).

اسماعیلیان، به شیوههای مختلف تفسیرهای باطنی بسیاری از عدد هفت ارائه کردهاند، به ویژه این که در مواردی از قرآن نیز بهره جستهاند، چنان که گویند: اسلام بر هفت پایه بنا شده است و «بسماللهالرحمنالرحیم» که در آغاز قرآن قرار گرفته است از هفت حرف تشکیل شده و «الرحمنالرحیم» از دوازده حرف. «بسمالله» بر این دلالت می کند که تعداد ناطقان هفت تا می باشد و «الرحمنالرحیم» دلالت بر این دارد که هر ناطقی دوازده نقیب دارد. جمع این دو عدد نوزده می شود که دلالت می کند بر این که بعد از هر ناطق هفت امام و دوازده حجت وجود دارد که جمع آنها نوزده است.

اولین سورهٔ قرآن سورهٔ فاتحهٔ است که آن نیز از هفت آیه تـشکیل شـده کـه بـر مراتب دین دلالت کند.

تعداد سورههای قرآن صد و چهارده عدد است و جمع تعداد ناطقان و نقیبان نوزده است که با تعداد حروف «بسمالله الرحمن الرحیم» برابری می کند. پس اگر تعداد سورهها را بر نوزده تقسیم کنیم، عدد شش به دست می آید که آن تعداد اوقات ششگانهای که بین هر ناطق و ناطق بعدی هست (عثمان، ۱۲۳).

مشخص است که بسیاری از تفسیرهای باطنی فوق غیرقابل پذیرش بوده و از

راه حق و انصاف بسیار خارج شده است.

# دوری بودن تاریخ مقدس بشری

برحسب نظراسماعیلیان، انسان در همهٔ زمانها به معلم و مقتدایی احتیاج دارد که عاری از گناه باشد و این رهبر مسیر زندگی را از آغاز خلقت برای بشر معین کند. اسماعیلیان بدین شیوه امامت را با نبوت پیوند می دهند (مادلونگ، مکتبها و فرقه های اسلامی در سده های میانه، ۲۴۲).

هانری کربن در بحث مفصلی به بررسی این اندیشه پرداخته و نظر زکریای رازی را ذکر میکند که معتقد است دور، استمرار ابدی و مستمر زمان، و همواره در حرکت است و هرگز مکث نمیکند.

از نظر رازی دور به دو قسمت مطلق و محصور تقسیم می شود. بین این دو قسمت رابطهٔ خاصی وجود دارد. از نظر کربن در این اصطلاحات رازی تفاوت بین دور مطلق و دور محصور کنونی عرضی است نه طولی، و با دو مفهوم اساسی در اندیشهٔ مزدکیان در ارتباط با پیدایش جهان منطبق است (Corbigm).

این تفسیر دوری از زمان و تاریخ دینی انسان، با توجه به دورههای پیامبران مختلف که در قرآن از آنها یاد شده بود، شکل گرفت. اسماعیلیان این تفسیر دوری را دربارهٔ ادیان یهودی، مسیحی و نیز دین زرتشتی و مانوی به کار بردند. سپس، این نظر دوری از تاریخ وحیانی را با عقیدهٔ خود دربارهٔ امامت تلفیق کردند. بنابراین نظریه، اسماعیلیان معتقد بودند که تاریخ دینی بشر هفت دور پیامبری را با طول زمان مختلفی، طی کرده است. هر یک از این دورها با پیامبر یا ناطقی که آورندهٔ یک پیام آسمانی است که از جنبهٔ ظاهر شریعتی را دربر دارد، آغاز می شود. پیامبران یا ناطقان شد ور نخست، آدم(ع)، نوح(ع)، ابراهیم(ع)، موسی(ع)، عیسی(ع) و محمد(ص) بودهاند. آنها جنبهٔ بیرونی و ظاهری هر تنزیل را با شعائر عبادی و اوامر و نواهی آن اعلام داشتند،

ولی معنای باطنی آن را فقط به معدودی از پیروان و حواریون خود باز گفتند. در دور هفتم قائم القیامه، عهده دار وظایف ناطق است. او باید حقایق باطنی ای را که تا آن زمان ناقص، مخفیانه و همراه با مهر سرّی انتشار یافته بود، کاملاً و بدون کم و کاست برای معدودی از پیروان مؤمن حقیقی امامان آشکار سازد. هر ناطق را وصی و جانشینی بود که «صامت» و بعدها «اساس» هم خوانده می شد و او تنها برای گزیدگان و نخبگان حقائق نهفته درباطن را شرح می داد. در پی هر وصیی هفت امام می آیند و اینان معنای حقیقی کتاب الهی و احکام شریعت را، هم از جنبهٔ ظاهر و هم از جنبهٔ باطن، پاسداری می کنند.

امام هفتم هر دور مرتبهاش بالا میرود و ناطق دور بعد می شـود و شـریعت دور پیشین را نسخ و شریعت جدیدی به جای آن اعلام می کند.

در دور ششم که دور اسلام است، امام هفتم محمدبن اسماعیل جعفرالصادق(ع) به عنوان قائم القیامه و مهدی از طرف اسماعیلیان نخستین معرفی شد (جمال الدین، ۳۲ به عنوان قائم القیامه و مهدی از طرف اسماعیلیان نخستین معرفی شد (جمال الدین، ۳۲ دفتری، تاریخ و عقاید اسماعیلیه، ۱۶۳ ۱۶۴ همو، سنتهای عقلانی در اسلام، ۱۵۰ ۱۵۰ به ۱۵۰ مادلونگ، فرقه های اسلامی، ۱۵۰ ۱۵۰).

این عقیده نسبت به دورههای نوح(ع)، ابراهیم(ع)، موسی(ع)، عیسی(ع) و پیامبر اسلام(ص) به کار میرود، لیکن در مورد نخستین ناطق یعنی آدم و آخرین ناطق یعنی قائم یا شخصیت منجی کاربرد ندارد (رازی، ۱۳۳۱)؛ زیـرا آدم نخستین ناطق است و پیش از او شریعتی نبود که آدم آن را نسخ کند و آخرین ناطق یعنی قائم نیز بر شـریعت اسلام باقی ماند و شریعت اسلام شریعت پایانی است و هیچ کس حق ندارد آن را نسخ کند.

اسماعیلیان این هفت دور را به دو قسمت سه تایی تقسیم کردهاند. از دیدگاه آنان اولین ناطق یعنی حضرت آدم(ع)نخستین شروعکنندهٔ شرایع، و نوح(ع) که دومین ناطق است؛ نخستین نسخکنندهٔ شریعت و اولین پیامبر اولیالعزم شمرده می شود و

سومین ناطق یعنی حضرت ابراهیم(ع) به عنوان نخستین کاملکننده شناخته می شود. این سه ناطق، اولینها هستند. سه ناطق بعدی آخرینها هستند و همان سنتی که در مورد سه ناطق نخست بوده در مورد سه ناطق آخر نیز وجود دارد، همان گونه که خداوند می فرماید: « فَجَعَلْنَاهُم ْ سَلَفًا وَمَثَلا للآخِرِینَ »(زخرف/۵۶). ششمین ناطق شرایع را کامل می کند و شریعتی پس از او وجود ندارد (رازی، ۲۰۴–۲۲۰؛ سه رسالهٔ اسماعیلی ایران و یمن؛ سجستانی، الینابیع، ۷۹ –۸۰).

پس از دور ابراهیم(ع) ملک و نبوت و دین و امامت در دو بطن قرار گرفت. یکی ظاهر بود یعنی اسحاق، و یکی مخفی یعنی بطن اسماعیل. آثار ملک و نبوت در بطن اسحاق جای گرفت و انوار دین و امامت در بطن اسماعیل قرار گرفت و عیسی(ع) آخر آن آثار بود که در بطن اسحاق قرار گرفته بود و چون دور محمد(ص) فرا رسید، آن انوار درایشان متحد شد و سلطنت و نبوت و عظمت و مملکت در ایشان گرد آمد(طوسی، روضه/لتسلیم، ۱۲۹).

انسانها در هر دوری به انجام شرایع همان دور موظفند و در قیامت نیز با صاحب همان دور محشور خواهند شد. از پیامبر(ص) دراین خصوص روایتی نقل کردهاند: «ان یوم القیامه یجیء کل صاحب دور بمن فی دوره ممن اتبعه علی أمره من النبی و الوصی و الأئمهٔ و الدعاه و التابعین بإحسان». آیهٔ «یوم ندعو کل اُناس بإمامهم»(اسراء/۷۱) نیز در همین راستا تفسیر می شود (منتخاب اسماعیلیه، «رسالهٔ جلاء العقول و زبده المحصول»، ۱۳۵۵).

در فاصلهٔ بین هفتمین امام و زمان ظهور ناطق بعدی که آغازگر عصر نـو است همیشه یک دوره فترت وجود دارد. در زمان این فترت رهبری سلسلهٔ مراتب دینی با دوازده لاحق خواهد بود که در دوازده جزیرهٔ زمین اقامت دارنـد. یکی از ایـن دوازده لاحق خلیفهٔ امام غایب است و بدین سبب می تواند درمیان ایـشان نقـش داور را داشـته باشد. این دوازده لاحق همگی از لحاظ پایگاه برابر بودهاند و خلیفه نمی توانسته بر آنها

نظارت داشته باشد (مادلونگ، فرقههای اسلامی، ۱۵۸).

البته در بررسی ریشه های شکل گیری این اعتقاد باید به اندیشه های مزدکی عصر ساسانی نیز توجه داشت. در نوشته های پهلوی پرسش هایی در خصوص آغاز و سرانجام خلقت و این که انسان از کجا آمده است و به کجا می رود مطرح می شود (۲۳– ۴، ۲۵ الرص).

#### سابقهٔ اندیشهٔ دور در منابع اسماعیلی

با مراجعه به منابع مختلف متوجه این امر می شویم که نخستین فردی که ایس اعتقاد را مطرح کرد محمدبن احمد نسفی (د. ۲۳۲ق.) بود. نسفی زیر تأثیر فلسفه و علوم عقلی متأثر از طریقهٔ نو افلاطونی بوده و از او به بنیانگذار فلسفهٔ اسماعیلی یاد می شود و اندیشه های فلسفی توسط او به اندیشه های اسماعیلی وارد شد و او ایس اعتقاد را در کتاب «المحصول» مطرح کرد. اگر چه ایس اثر به دست نیامده، اما گویا نیمهٔ اول المحصول محتوی عرضهٔ یک نوع نظام مابعد الطبیعی نو افلاطونی بوده که نسفی خود به کیش اسماعیلی وارد کرده و بخش دوم کتاب در مورد هفت دور تاریخ مقدس بشریت بحث کرده است.

گزارشهایی از این اثردر کتاب //اصلاح تألیف هم کیش او ابوحاتم رازی (د. ۲۲۲ ق.) آمده است (رازی، ۵۶ و بعد از آن). بنابراین، نخستین متن موجود در مورد این اعتقاد که در دسترس است و باقی مانده کتاب //اصلاح است. رازی در مواردی با نسفی مخالف است و دیدگاههای او را جرح و تعدیل می کند و بسیاری از جزئیات مربوط به این عقیده را با دیدی فلسفی مطرح می سازد. بنابراین، فلسفهٔ نو افلاطونی یونانی مأبی در شکل گیری این عقیده نقش بسیارمهمی داشت.

قاضی نعمان (د.۳۶۳ق.)از بزرگترین و مهمترین متفکران اسماعیلی است. او مفصل ترین و مهمترین اثر را در این زمینه با عنوان اساس التأویل به رشتهٔ تحریر در آورده است. او این کتاب را به شش فصل تقسیم کرده و هر فصل را به دور یکی از

ناطقان اختصاص داده و به طور مفصل به جزئیات هر دور پرداخته و آیات و روایات مربوط به هر ناطق را تفسیر باطنی کرده است.

از دیگر منابع اسماعیلی کتابی است با عنوان ام الکتاب که در فصل آخر آن به ادوار پیامبران هفتگانه اشاره هایی شده است.

از بين آثار ناصرخسرو، در كتابهاى وجه دين ، خوان الاخوان و جامع الحكمتين مطالبي در مورد هفت دور آمده است.

متكلم برجسته اى چون ابويعقوب سجستانى دركتاب الينابيع به دفاع از نسفى در مقابل انتقادات ابوحاتم رازى پرداخته است. سجستانى همچنين در كشف المحجوب به اين موضوع پرداخته است.

حمیدالدین کرمانی درکتاب «الریاض» به مناقشات بین رازی، سجستانی و خودش پرداخته است.

در سایر آثارمهم اسماعیلی به ویژه برخی رسالههای باقیمانده به هفت دور پرداخته شده است.

## اختلاف نظر نسفی و ابوحاتم در مورد نخستین ناطق

نسفی و ابوحاتم رازی که از نخستین نظریهپردازان اسماعیلی در خصوص عقیدهٔ دور هستند، در مورد دور آدم(ع) و این که چگونه تاریخ توسط آدم(ع) آغاز شده است و این که آیا او صاحب شریعت بوده یانه، با یکدیگر اختلاف نظر دارند.

نسفی ادعا می کند آدم(ع) هیچ شریعت یا قانون مقدسی نیاورده و تنها به آموزش توحید پرداخته و هیچ شریعتی نیاورده است و ناطق دوم هیچ شریعتی را نسخ نکرده و نوح(ع) نخستین ناطقی است که صاحب شریعت بوده است. دلیل نسفی بر این ادعا این است که چون در زمان آدم هیچ انسانی به جز آدم وجود نداشت، لذا هیچ ضرورتی برای شریعت احساس نمی شد و تنها دعوت به توحید می کرد، بدون عمل به آن (رازی، ۵۶ و ۷۹).

اما ابوحاتم رازی خلاف این مطلب را معتقد است. او با رد نظر نسفی می گوید: فأما اصحاب الشرایع، فهم ستهٔ أنفار، آدم علیه السلام و هو اول النطقاء و اول صاحب الشرایع، لأنه، اول مَنْ سنَّ رُسوم الدین، ظاهراً و باطناً و آخرهم محمد (ص) لأنه لاناطق بعده یرسم سننا، یحمل الناس علیها. و اصحاب العزائم خمسهٔ. اُولَّهُم نوح علیه السلام. لأنّه اول من نَسَخَ شریعهٔ آدم و رسومه و قَطَعَ الناس عنها (رازی، ۶۰ و ۶۴-

این اعتقاد ابوحاتم رازی مورد تقلید حمیدالدین کرمانی و قاضی نعمان نیز قرار گرفته است. حمیدالدین در کتاب مشهورش الریاض با نویسنده ای که از او به صاحب النصره یاد کرده مناظره کرده و ضمن بیان دیدگاه های وی به رد آن ها پرداخته است. کرمانی به طور مفصل به تبیین این عقیده می پردازد و نوح را نخستین کسی می داند که نسخ شریعت نمود و شریعت جدیدی را به وجود آورد و این شریعت او به منزلهٔ کشتی است و کسی که آن را نسخ کرد به منزلهٔ طوفان؛ زیرا اهل زمین به وسیلهٔ او هلاک شدند، مگر کسانی که به شریعت او پاسخ دادند (کرمانی، الریاض، ۱۹۳٬۲۰۴ و ۲۰۸).

استدلالهای جالب توجهی از سوی مخالفان کرمانی برای اثبات ایس که آدم (ع) صاحب شریعت نبوده مطرح شده است. از جملهٔ آنها موضوع زیسر است: واژهٔ آدم از سه حرف «الف»، «دال» و «میم» تشکیل شده و اینها غیرمرکب هستند هر حرفی با دیگری مباین است و این مسئله دلالت واضحی است بر ایس که آدم صاحب شریعت نبوده است و انبیای پنجگانهای که بعد از اویند، نامهایشان مرکب است و این دلیل بر این است که هر یک از آنها صاحب شریعت هستند.

حمیدالدین کرمانی به این نظریه پاسخ می دهد و می گوید: حروف اسم آدم اگر چه که منفصلند ولی در ذاتشان غیرمنفصلند؛ زیرا «الف» از «أ»، «ل» و «ف» و «میم» از «م»، «ی» و «م» و نیز «دال» از «د»، «ا» و «ل» تشکیل شده است؛ پس این حروف مرکب

هستند. از سوی دیگر، اگر این استدلال صحیح میبود لازم می آمد که قائم نیز که همنام پیامبر(ص)است، صاحب تألیف باشد؛ زیرا اسم او مرکب است (کرمانی، الریاض، ۲۰۷و ۲۰۸).

قاضی نعمان نیز در اساس التأویل با اشارهای مختصر به این موضوع نوح را اولین ناطقی می داند که شریعت را نسخ کرد (قاضی نعمان، اساس التأویل، ۱۰۵).

در بسیاری از کتب و رسالههای اسماعیلی نظر رازی غالب است.

از مهم ترین اختلافهای دیگری که وجود دارد، در مورد تعداد پیامبران اولی العزم است.

ابوحاتم معتقد است که پیامبران اولی العزم پنج پیامبر هستند. اولشان نـوح(ع) است؛ زیرا او نخستین کسی است که شریعت و رسوم آدم را نسخ کرد و مـردم را از آن شریعت قطع کرد.

نسفى مى گويد: «أنَّ اولى العزم هم سبعةً و أنَّ صاحب الدور السابع هـو مـن اولى العزم».

رازی این نظریه را رد میکند و مینویسد: او اولین ناطق را از اصحاب عزائم میداند و عزیمه و دور را شیء واحدی میداند. اشتباه او از دو جهت است: یکی این-که او را از جملهٔ اصحاب شرایع میشمرد و همزمان او را از اصحاب عزائم میداند؛ دیگر آن که او را صاحب دور هفتم از اصحاب عزائم میداند و ذکر میکند که اصحاب عزائم هفت تن هستند(رازی، ۵۵و ۵۶).

اختلاف نظر شدیدی در مورد تفاوت شریعت و عزیمه بین رازی و نسفی و جود دارد. رازی معتقد است شریعت آن چیزی است که ناطقان به وجود آوردهاند و از رسوم دین به ظاهر الفاظشان مردم را به آن دعوت کردهاند و احکام و سنن و فرائض را برخاص و عام حمل کردند(همان،۵۵–۵۸). اما عزیمت، معنایش مأخوذ از عزم است و عزم امری حتمی و قطعی است(همان، ۵۹).

اصحاب شرایع شش نفرند. نخستین آنان آدم(ع) و آخرینشان محمد(ص)؛ زیرا ناطقی بعد از او نیست.

اصحاب عزائم پنج تن هستند. نخستین آنان نوح(ع) است؛ زیرا او اولین کسی است که شریعت آدم را نسخ کرد و از آن جدا شد. آدم(ع) اولی العزم نیست؛ زیرا پیش از او شریعتی نبوده است.

از امام صادق(ع) روایت شده که فرموده است: «ساده وُلِـد آدم خمسه و علیهم دارت الرَّحَـی و هـم اولـوالعزم مـن الرُسُـل، نـوح و ابـراهیم و موسـی و عیـسی و محمد(ص)». آخرین آنها محمد(ص)است؛ زیرا شریعتی بعد از او نیست و شریعت او به قیامت متصل مـی شـود. اصـحاب ادوار هفـت تـن هـستند. نخـستین آنـان آدم(ع) و آخرین شان صاحب دور هفتم است که پیامبر(ص) به او بشارت داده است.

#### دور کشف و دور ستر

ممکن است هر دور با دور کشف یا دور ستر همراه شود. در دور کشف امام به طور آشکار و علنی در جامعه حاضر است و تعالیمش را به طور واضح بیان می کند. اما در دور ستر امام و بسیاری از اصول اعتقادی مخفی است.

دور کشف به دنبال دور ستر است. این امر به طور متناوب تکرار می شود و ادامه می یابد تا به قیامت قیامت که پایان دورها است، برسد.

فلاسفهٔ اسماعیلیه دور بزرگ را به سه هزار، و شش هزار سال محاسبه کردهاند و از نظر آنان هر دور کشف با مراسم جشن جدیدی شناخته می شود( ۲۸۰ Corbip.).

متفکران اسماعیلی ویژگیهای دور کشف و دور ستر را برشمردهاند. از جمله داعی حسین بن علی در رسالهٔ «المبدأ و المعاد» تصریح می کند که «آغاز دور ستر از زمان حضرت آدم(ع) است و این دوره پنجاه هزار سال به طول می انجامد و پیوسته دور ستر و دور کشف به دنبال هم می آیند و دور ستر با ظهور قائم القیامه به پایان می رسد و او دور کشف را شروع می کند» (ایران و یمن سه رسالهٔ اسماعیلی، «رسالهٔ المبدأ و

المعاد»، ۱۲۳).

آدم -علیهالسلام- چون دور ستر را برپا نمود از کشف حقایق نهی شد و آنها (حقایق) باعث نجاتند. در دور کشف حالات اهلش تغییر نمی کند، اما در دور ستر دچار شک و شبهه می شوند. پس دور کشف ازلی است. یکی از بهترین توصیفها از دور کشف و دور ستر در کشف المحجوب ابویعقوب سجستانی (۸۲) آمده است: «مثال نفوسی کی دورستر باشند، چون بیماری بود سخت کی در تن دارند و مثال دور کشف چون درستی کی اومید دارند کی از بیماری جدا شود. مثال خداوندان دورهاء ستر چون طبیبانند کی علاج کنند و تقدیر ایزد در مدت این بیماران هفت دوربودو به تمامی دورهای هفتگانه جدا شدن بیماری بود ازین رنجوران».

اسماعیلیان در توضیح دور کشف و دور ستر به برخی از آیات قرآن نیز تمسک جستهاند.

در دور ستر بسیاری از کمالات و نعمتها مخفی است و با ظهور دور کشف عدل از جانب الهی آشکار خواهد شد « لِیَقْضِیَ اللَّهُ أَمْرًا کَانَ مَفْعُولا » (انفال/۴۲و۴۴) (اربعه کتب اسماعیلیه، ۱۱).

همچنین، اسماعیلیان در تفسیر آیهٔ «سَنَفْرُغُ لَکُمْ اُیُّهَا الثَّقَلان»(رحمان/۳۱) می گویند خداوند تعالی دورستر را بر مدت معلومی مقدر نمود و حساب خلایق و ثواب آنها و عقاب آنها را در زمان پایان این مدت قرار داد؛ پس وعدهٔ آنها به ثواب و تهدید آنها به عذاب درپایان این مدت است و این معنی سخن خداوند است که ««سَنَفْرُغُ لَکُمْ »(همان، ۷۲).

پس از پایان دور آدم(ع)، دور نوح(ع) آغاز می شود. او از نقیبانش خواست تا به صورت ظاهری و آشکارا دعوت کنند، ولی وصی و ائمهٔ دورش و حدود دینی آنها، اولیاءالله را به دعوت باطنی می خواندند (همان، ۱۶۳ به بعد). در دور سایر پیامبران نیز ممکن است که مقطعی دور کشف باشد و مقطعی دور ستر.

حمیدالدین کرمانی رسالهای در این خصوص با عنوان *أسبوع دور الستر* تـألیف کرده و در آن به ویژگیهای این مقطع پرداخته است. او آدم، صـاحب روز یکـشنبه را مبدأ دورستر و پایاندهنده دور کشف میداند(کرمانی، اسبوع دورالستر، ۴۲).

یکی از داعیان اسماعیلی با نام قاضی علی بن حنظلهٔ ابن ابی سالم الوداعی که از ۱۲۶ تا ۶۲۶ق. داعی بوده قصایدی در بیان عقاید اسماعیلیان سروده است. از جمله قصیدهای با عنوان «القول علی وجود الجثّهٔ الابداعیه و صفهٔ دور الکشف و أهله» دارد. او در این قصیده ضمن برشمردن ویژگیهای دور کشف، مدت آن را ۵۰ هزارسال میداند(ابن ابی سالم الوداعی، ۳۲–۳۹).

قصیدهٔ دیگری با عنوان «القول علی وجوددور ستر و صفه اهله» دارد و در این قصیده مدت دور ستر را ۷ هزارسال ذکر میکند.

مدة الدور على اليقين سبعة آلاف من السنين يقوم فيها نطقاء سبعه يجيئ كلّ ناطق بشرعه (همان، ٣٩-۴١).

## دور کبیر و دور صغیر

هر دور به دو قسمت دور کبیر و دور صغیر تقسیم می شود. در دور کبیر ناطق عهده دار تبلیغ شریعت است. در دور صغیر امامان پس از ناطق عهده دار تکمیل شریعتند. آنها کامل کنندهٔ دور ناطق هستند و به ایشان ائمهٔ متمّم گفته می شود (کرمانی، الریاض، ۲۰۶).

ناصرخسرو از این دو به نامهای دور مهین و دور کهین یاد کرده و دور مهین یا دور بزرگ را بر هفت خداوندان دور کبیر که ناطق اول تا ناطق آخر باشند، و دور کهین را بر هفت امامان اطلاق کرده است(ناصرخسرو، وجه دین۱۲۷،۱۲۶و ۳۳۱).

دور کبیر با آدم(ع) شروع می شود و با قیامت به پایان می رسد. اما ادوار صغیر با قیام ناطق یعنی پیامبر مرسل شریعت شروع می شود و با قیام ناطق که به دنبال

اوست به پایان میرسد.

دور کبیر که اکنون ما در آن هستیم به هفت دور کوچک تقسیم می شود: دور آدم(ع)، نوح(ع)، ابراهیم(ع)، موسی(ع) و عیسی(ع) و محمد(ص) و قائم. هر دوری نیز امام مقیم و امام متمم و اساس و هفت امام دارد. امام مقیم ناطق را در دعوتش همراهی و کمک می کند. امام متمم کسی است که دور صغیر را به پایان می رساند. اساس یا وصی صاحب تأویل باطنی شریعت است (قاضی نعمان، اساس التأویل،۷۵۰).

برای تبیین بهتر ادوار هفتگانه هر کدام را به صورت جداگانه مورد بررسی قرار میدهیم.

#### دور اول

این دور از هبوط آدم(ع) شروع می شود و تا ابتدای طوفان نوح(ع) ادامه دارد و به آن دور تکوین گویند. ناطق آن آدم(ع) است. این دور دو اساس دارد: هابیل و شیث. اولی به دست برادرش قابیل کشته شد و مقام او بعد از مرگش به شیث رسید(غالب، تاریخ الدعوهٔ الاسماعیلیهٔ، ۷۵).

امام مقیم در عهد آدم، هنید بود و حجتهایش دوازده تن هستند و از جملهٔ آنها ابلیس است که اذعان به آدم را رد کرد(قاضی نعمان، *اساس التأویل*، ۷۵).

در دور آدم نقبای دینش به طور ظاهر دعوت به توحید خداوند تعالی می کردند و به ظاهر شریعت عمل می کردند. ائمهٔ دور آدم به تبلیغ حدود باطنی دینش می پرداختند (اربعه کتب اسماعیلی، ۱۰۱،۱۰۲ و ۱۶۳)

برخی منابع اسماعیلی اشاره می کنند که نزدیک شصت امام قبل از آدم (ع) بودند و آخرینشان هنید است و ملک بن متوشلخ متمم این دورشمرده می شود. در منابع اسماعیلی توصیفهای بسیاری از زندگی و فرزندان آدم (ع) و حوادث عصر او آمده است (منتخبات اسماعیلی، کتاب الازهار و مجمع الانوار، ۲۰۵؛ اربع رسائل اسماعیلی، الدستور و دعوهٔ المؤمنین للحضور، ۶۰؛ رازی، ۷۰-۶۸؛ طوسی، ۶۳-۶۲؛ غالب، تاریخ

الدعوة الاسماعيلية، ٧٥).

#### دور دوم

این دور از طوفان نوح آغاز و تا تولد ابراهیم(ع) ادامه یافت. ناطق این دور نوح(ع) است و نوح(ع) است و او شریعت آدم را نسخ کرد. نوح نخستین پیامبر اولیالعزم است و شریعت او به مانند کشتی است و کسی که آن را نسخ کرد به منزله طوفان است؛ زیرا اهل زمین به وسیلهٔ او هلاک شدند مگر کسانی که به شریعت او پاسخ دادند وسوار کشتی او شدند. یعنی به اطاعت اساسش درآمدند(کرمانی، الریاض، ۲۰۸ و ۲۰۹).

اساس این دور سام و امام متمم آن نامور است. نوح(ع) نخستین ناطقی است که زمان نماز را معین کرد. در دور نوح هود(ع)، قوم عاد را دعوت می کرد « وَإِلَی عَاد اُخَاهُمْ مُودًا»(هود/۵۰). همچنین صالح قوم ثمود را دعوت می کرد « وَإِلَی ثَمُودَ اُخَاهُمْ صَالحًا قَالَ یَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَکُمْ مِنْ إِلَهِ غَیْرُهُ»(هود/۶۱) (قاضی نعمان، اساس-مالحًا قَالَ یَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَکُمْ مِنْ إِلَهِ غَیْرُهُ»(هود/۶۱) (قاضی نعمان، اساس-التَّاويل، ۹۷،۹۷و۸۸).

قاضی نعمان تفسیرهای باطنی بسیاری در مورد کشتی نـوح، آیـات مربـوط بـه نوح، مدت نبوت و طول شریعت، حدود و فرایض و احکام آن و حتی چهـرهٔ ظـاهری نوح را مطرح کرده است(همان، ۱۰۳-۷۹).

نوح صاحب روز دوشنبه است و دارای درجهٔ عالی شریفی است و رتبهٔ بالایی دارد و همواره برای خدا سجده می کرد و با مشرکان و ملحدان مبارزه کرد تا این که احکام را اقامه کرد (اربع رسائل اسماعیلیه،۴۳).

برخی از نویسندگان اسماعیلی جزئیات زندگی نوح و حوادث زمان وی را به طور دقیق شرح کردهاند(رازی، ۷۰، ۷۶و ۷۹؛ اربع رسائل اسماعیلیه، الدستور و دعوهٔ المؤمنین للحضور، ۶۲–۶۶؛ اساس التأویل، پاورقی عارف تامر، ۱۰۶).

#### دور سوم

دور سوم ، دورحضرت ابرهيم(ع) است كه از تولد ايـشان تـا ظهـور موسـي(ع)

ادامه یافته است. او شریعت نوح را نسخ کرد و قبله را به بیتاللهالحرام منتقل ساخت. اساس این دور اسماعیل(ع) است. در دور ابراهیم(ع) پیامبران دیگری نیز بر شریعت او بودند. لوط، یعقوب، یوسف، ایوب و شعیب(ع) از آن جملهاند که در آخر دور ابراهیم(ع) بودند. ابوحاتم رازی و قاضی نعمان مفصل ترین بحثها و تأویل و تفسیر آیات قرآن را در مورد دور ابراهیم (ع) به ویژه در مورد زندگی حضرت ابراهیم(ع) ارائه کردهاند(رازی،۱۶۹، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۸۴،۱۸۵،۱۸۹،۱۹۰، ۱۸۴، ۲۰۸و،۲۰۸؛ قاضی نعمان، اساس التأویل، ۲۰۲و،۲۰۸؛

### دور چهارم

ناطق این دور موسی(ع) است که شریعت ابراهیم(ع) را نسخ کرد. موسی(ع) ناطق چهارم است و دروسط سایر ناطقان قرار گرفته است. سه ناطق پیش از او آدم(ع)، نوح(ع)، ابراهیم(ع) و سه تا بعد از او عیسی، محمد(ص) و قائمالقیامه بودند. برای ناطق چهارم، امور تمام گردیده، به گونهای که برای کس دیگری کامل نگردیده است. دور موسی(ع) از جهت اینکه در وسط قرار گرفته بهترین شمرده می شود؛ زیرا فرموده اند «خیر الامور اوسطها» (رازی،۲۰۲۹۹۳۹ قاضی نعمان، اساس التأویل، فرموده اند «خیر الامور اوسطها» (رازی،۲۰۲۹۹۳۹ قاضی نعمان، اساس التأویل،

وقتی ناطق چهارم ظاهر شد، وی قانون مقدس ناطق اول را تکرار و تجدید و مقررات آن را اجرا کرد و با افزودن مقررات و دستورهای قانون مقدس، اجرای آن را مطمئن ساخت و بدین سان ناطق چهارم قانون مقدس اول را تجدید و احیا کرد (رازی، ۳۴).

یکی از ویژگیهایی که به ناطق چهارم داده شده یاری و پیروزی او در برابر دشمنان است که این امتیاز به سایر ناطقان داده نشده است؛ زیرا او چهارمی است و خداوند تمامی دشمنانش را به دعای او از بین میبرد؛ چه خداوند میفرماید: «رَبِّ لا تَذَرْ عَلَی الأرْضِ مِنَ الْکَافِرِینَ دَیَّارًا» (نوح/۲۶)(رازی، ۲۲۸–۲۲۷).

#### دور پنجم

ناطق پنجم، عیسی(ع) است که اساسش شمعون الصفا است. در دور پنجم پیامبران دیگری چون هارون، طالوت، داوود، سلیمان، یونس، عمران، زکریا و یحیی(ع) بودهاند که همه بر شریعت عیسی(ع) تأکید داشتند. تأویل داستانهای این پیامبران در منابع به طور مفصل آمده است (قاضی نعمان، اساس التأویل، ۳۰۰–۳۱۴؛ رازی، ۲۰۴–۲۳۱؛ اربعه کتب اسماعیلیه، ۱۶۳–۱۶۶).

در این دور چهارده امام مستقرمنصوب شدند که دربرابر آنها هفت امام مستودع قرار دارد؛ یعنی هر امام مستودع معاصر با دو امام مستقر است و متمم دور عمران یا ابوطالب است(اربع رسائل اسماعیلیه، رساله الدستور و دعوة المؤمنین للحضور، ۷۲- ۶۷؛ غالب، تاریخ الدعوة الاسماعیلیة، ۸۳).

#### دور ششم

این دور از ابتدای بعثت حضرت ختمی مرتبت محمد مصطفی (ص) شروع می شود و با ظهور قائم القیامه به پایان می رسد. ناطقان گذشته اشاره هایی به دور محمد (ص) داشته اند. پیامبر اسلام سید ناطقان، جمع کنندهٔ فضائل و خاتم آن ها است. حضرت رسول اکرم پیامبر گرامی اسلام (ص)، خاتم ادوار شرایع و فاتحهٔ دور قیامت بود و همهٔ شرایع و دیانت ها به شریعت و دین او به کمال می رسد. مثل ایشان روز آدینه است که جامع پنج روز گذشته است (طوسی، ۱۳۰).

ناطقان گذشته همچون اعضای بدن شـمرده مـیشـوند و حـضرت محمـد(ص) همچون رأس (سر) و افضل و برترین ناطقان و کامـلکننـده و تمـامکننـده اسـت و بـه وسیلهٔ او شرایع تمام میشود (رازی، ۲۱۳و۲۱۴).

قاضی نعمان شرح مفصلی از زندگی حضرت رسول اکرم(ص) و تأویل برخی حوادث و آیات قرآنی بر اساس عقاید اسماعیلیه ارائه کرده است ( قاضی نعمان، اساس التأویل، ۳۱۵–۳۶۸).

ویژگی عمدهٔ دور محمد(ص) این است که به هیچ وجه نـسخ نخواهـد شــد و قائمالقیامه که در دور هفتم می آید هیچ تغییری در آن نمیدهد.

محمد (ص) شخصیتی است که تمام تعالیم دینی را به هم پیوند می دهد و متحد می کند و قوانین مقدس به دست او تمام شده و کامل گردیده است. درست همان طور که در جهان بیرون بدن انسان ابتدا سرش از رحم ظاهر می شود، تاریخ هم با تکمیل قانون مقدس پیامبر (ص) به مرحلهٔ جدید گشایش یا کشف که با سر مقایسه شده است، وارد می شود (رازی، الاصلاح، ص۳۵-۳۴).

دور محمد(ص) آخرین ادوار اصحاب شرایع است و در این دور کمال به پایان می رسد و مقدر است که دور محمد(ص) از نظر مدت بزرگترین ادوار باشد و مقدر است که ائمه در این دور بسیارباشند و آخر آن به قیامت موعود برسد(غالب ، الحرکات الباطنیه فی الاسلام، ۲۰۸-۱۳۰۸؛ ۱۸۰- «Corbipa».

در دور اسلام، حضرت رسول(ص) مسئولیت ابلاغ وحی یا تنزیل را برعهده داشت و حال آن که علی(ع) مسئولیت تأویل آن را عهده دار بود. لذا علی(ع) را صاحب تأویل می نامیدند و ایشان دارندهٔ تأویل حقیقی اسلام بعد از پیامبر محسوب می شد. این وظیفه پس از علی(ع) بر عهدهٔ امامان علوی گذاشته شد. در دور اسلام حقایق باطنی دین تنها می توانست بر آنان که به وجه خاص به دعوت و جامعه اسماعیلی تشرف حاصل کرده بودند و مرجعیت تعلیمی وصی حضرت محمد(ص) یعنی علی(ع) و امامان بعد از او را قبول داشتند، مکشوف می گردد و تنها آنها اهل تأویل خوانده می شدند (دفتری، سنتهای عقلانی در اسلام، ۱۰۳–۱۰۲).

پس از فوت پیامبر گرامی اسلام(ص) و به شهادت رسیدن حضرت علی(ع) که از نظر اسماعیلیان اساس این دور شمرده می شد، چند گروه از امامان که هر گروه از هفت امام تشکیل شده، به امامت رسیدند. هفت نفراول معروف به «اتماء» هستند و از امام حسن بن علی(ع) که از نظر اسماعیلیان امام مستودع بودند، آغاز می شود و سپس با

امامت امام حسین بن علی (ع)، علی بن حسین (ع)، محمد بن علی (ع)، جعفر بن محمد (ع)، اسماعیل بن جعفر و هفتمی ایشان محمد بن اسماعیل (ع) استمرار می یابد.

گروه هفت تایی دوم که به نام «خلفاء» شناخته می شوند با عبدالله بن محمد بسن اسماعیل شروع می شود و آخرین فرد این گروه محمد بن اسماعیل ملقب به المعزالدین الله است.

گروه هفت تایی سوم به نام «اشهاد» معروفند و با نزاربن معد ملقب به العزیز آغاز شده اند و آخرین آنها طیب بن منصور، الامر باحکام الله است (منتخبات اسماعیلیه، ۲۳۲–۲۲۵).

پس از آنها نیز گروههای هفت تایی ادامه پیاده کرده تا به عصر حاضر و امامت کریم آغاخان چهارم امام حاضر اسماعیلیان منتهی می شود. این امامان در واقع کامل کنندهٔ دور حضرت رسول(ص) هستند.

#### دور هفتم

یکی از مهمترین و مفصل ترین مباحث مطرح شده در منابع کلامی و تاریخی اسماعیلیان، دور هفتم و ناطق آن قائم القیامه است. با توجه به این امر لازم است در این خصوص توضیح بیشتری داده شود. این دور به دور الادوار مشهور است؛ زیرا مردم در این دور به صاحب دور هفتم اتصال حقیقی و بالفعل دارند، در حالی که درادوار دیگر اتصال بالقوه دارند (رازی، ۶۱).

از دیدگاه اسماعیلیان از قائم نوری ساطع می شود که بر همهٔ ناطقان شش گانهٔ پیشین و کسانی از مؤمنین که به آنها ایمان دارند پخش می شود (ولید، ۱۴۴).

قائم القیامه خاتم الکُور و مقیم دور جدید است و دور او دور قیامت است و چون دور شریعت که دور انبیای پیشین است به اول زمان دور قیامت پیوند یابد، آسمان و زمین و همه دنیا به زلزله افتد و کل اسرار و آیات و شواهد و علامات از پرده غیب

۱. به مجموع چند دور کور گویند.

آشكار شود و آفتاب حقيقت روى نمايد(خواجه نصيرالدين طوسي، ١٤٩).

در متون اسماعیلیه، برخی آیات قرآن به وجود قائم تفسیر شده است. در کتاب کنزالولد حامدی اشاره شده که آیهٔ « یَوْمَ یُنْفَخُ فِی الصُّورِ فَتَأْتُونَ ٱفْواجًا»(نبأ/۱۸) به صاحب دور هفتم اشاره دارد که وجود آخر است(حامدی، ۲۳۳).

تاریخ بشریت با قیام قائم به کمال میرسد و همهٔ مصایب و گرفتاریهای انسانها را برطرف میکند. ابویعقوب سجستانی در توضیح این معنی مینویسد: «مثال خداوند دور پیشین مقال آن طبیب بود کی بیماران را باز دارد از چیزها خوردن، چنانک طبیبان هند کنند و مثال خداوند دور دوم چون مثال آن طبیب بود کی دارو دهد و مثال سوم و چهارم تا هفتم مثال طبیبانی کی هر یک چیزی فرمایند از مصلحت طب. چون کار به خداوند قیامت رسد بگشاید ایشان را از همهٔ بندهاء علت و با عادت خویش برد و غذا و شراب خویش و بتن درستی رساند و این نشان مهدی بود و آن فایدهها و علمها و حکمتهاء او که راه نمایست مردمان را به مهدی (سجستانی، کشف المحجوب،

هر یک از ناطقان جزئی از وجود هستند و قائم تمام اجزا است و بالاترین و آخرین مرتبه به قائم اختصاص دارد. او نهایت اشیا و سدرة المنتهی است و باب او مقام اول درجهٔ ناطقان است و همواره هر بابی به درجهٔ او منتهی می شود تا ایس که ناطقان محکم شوند و همواره دورها تکرار می شود تا این که مستجیب به پایان برسد (حامدی، ۲۴۹-۲۹۰).

در مذهب اسماعیلی آغازین، قائم جنبهٔ درونی یا باطنی همهٔ ادیان وحیانی را گشود (کشف) و جنبهٔ بیرونی یا ظاهری ادیان توسط شش ناطق پیشین اعلام و آشکار شده بود(رازی، ۳۱).

با ظهور صاحب دور هفتم شرایع اصحاب ادوار به پایان میرسد و ظهور او شریعت جدیدی به همراه نمی آورد، بلکه دور جدیدی است که شرایع ثلاثه رابه پایان

می رساند. در حقیقت صاحب دور هفتم تألیف شریعت نمی کند، بلکه تألیف شریعت را به پایان می رساند. علتش این است که چون پس از قائم امامانی نیستند، لذا بر قائم واجب نیست که اقامه شریعت کند و تنها جانشینانی پس از قائم خواهند آمد (کرمانی، الریاض،۲۰۴).

صاحب دور هفتم همچون خورشید است و ادوار ششگانه چون ستاره از او نور می گیرند. ادوار ششگانه، ادوار کتمان بودند بر روشی یگانه، و دور هفتم دور ظهور است بر روشی مخالف ادوار ششگانه. همچون مخالفت خورشید که درروز تابناک است، با ستارگان که در شب می درخشند (رازی، ۲۱۱).

در منابع اسماعیلی قائم را صاحب دور کشف نیز نامیدهاند. ابوحاتم رازی،قائم و مأموریتش را با روح جوهر هفتم مقایسه می کند که هر بخش و اندام از بدن انسانی را با زندگی آماده می کند، درست همانگونه که این جوهر حیات را از طریق تفسیرباطنی (تأویل) به بدن انسان می بخشد. همچنین ابوحاتم اشاره می کند که قائم معنای درونی تمام سه جفت قوانین مقدس را که دین را با حیات نو آماده می سازد می گشاید (رازی، ۳۵).

ناصرخسرو در توصیف قائم القیامه می نویسد: «پس از این کسی بیاید و مزد این کارکنان را بر اندازه هر کس بدو دهد و آن قائم قیامت است علیه السلام - که خداوند شریعت است، بلکه خداوند شما راست که مرین کارها کرده را شمار بکند و با کارکنان مزدشان بدهد و این کس واجب است به قضیت عقل که بیاید، همچنان که ممکن نیست که نیز کارفرمایی بیاید از بهر آن که مردم را نیز به جسد جهتی نمانده است که از آن جهت کارفرمایی نیامده است (ناصر خسرو، وجه دین، ۶۲–۶۳).

تفسیرهای باطنی بسیاری در خصوص قائم القیامه مطرح می شود. از جمله این که گویند: اگر عیسی پسر کسی است آن کس باید مردی باشد. اما عیسی می گوید پسر خدا است؛ پس خدا باید مردی باشد و تمام این ها ثابت می کند که خداوند می تواند به

صورت مردی جلوه کند و آن مرد قائمالقیامه است (هاجسن، پاورقی، ۳۷۵).

چنین تفسیرهایی باعث شده است برخی محققان اروپایی دیدگاههای خاصی را در اینباره مطرح کنند. هانری کربن که از اندیشمندان برجستهٔ فرانسوی است، تـالاش می کند تا جایگاه امام و قـائم را در اندیـشهٔ اسـماعیلیه مـأخوذ از عقیـده مـسیحیت در ارتباط با مسیح موعود معرفی کند( ۲۰۰۵نه ۱۸۶).

از دیدگاه اسماعیلیه، قائم درزمین حجتهایش را پراکنده میگرداند و دستور میدهد که در تمام آفاق ندا دهند: «من اختار لنفسه دیناً، فلیدن الله به و هو آمنً"».

سپس قائم القیامه ناگهان به پا میخیزد و همهٔ خلق از تمام آفاق بر او جمع می شود. می شوند و در برابر او تمام کسانی که از زمان آدم انتقال یافته بودند جمع می شود. چنان که خداوند می فرماید: «قُل ْ إِنَّ الأُولِینَ وَالآخِرِینَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَی مِیقَاتِ یَو ْمٍ مَعْلُومٍ» (واقعه/۵۰). او سپس هر امام و هر حدی از حدود و هر مؤمن اهل زمانش را مشخص می کند. (۵۰)

پس از آن قائم دستور می دهد تا تمامی اضداد را ذبح کنند. آنگاه از آسمان آتشی می آید و آنها را می سوزاند. سپس قائم فرزندش را جانشین خودش می کند (سه رسالهٔ اسماعیلی، رسالهٔ المبداء و المعاد، ۱۲۳–۱۲۲).

در دور قائم،خداوند تمامی اقطار ارض را از طول و عرض برای او فتح میکند و در آن زمان تنها خداوند به صورت حقیقت توحیدش و تنزیهش و تفریدش عبادت می شود و دین همهاش از آن خدا می شود و خداوند دلهای قوم مؤمنین را شفا می دهد و غیظ قلوب آنها را می برد و استماع سخنان و پیروی او واجب می شود (مطلی، ۲۳).

قائم با نیروی الهی، خاتم همهٔ ادوار است و خداوند به وسیلهٔ او صورتها را جمع می کند و اهل جزائر و ارباب دعوت الهی مطیع او می شوند و هر یک از ناطقان جزئی از نفس شمرده می شوند، نخستین آنها آدم(ع) یک جزء از نفس است و دومی نوح دو جزء از نفس است تا این که به هفتمی می رسد که تمام اجزا را شامل می شود.

پس چون هفتمی به درجه و مرتبهاش رسید، نفس به عقل ارتقا می یابد و آن نهایت اشیا و سدرهٔالمنتهی است(حامدی، ۲۴۸، ۲۴۹،۲۶۹ و ۲۷۰).

در برخی منابع تأویل آیهٔ « الرَّحْمَنُ عَلَی الْعَرْشِ اسْتَوَی »(طه/۵) را به راست شدن فرمان خدا بر قائم قیامت که او عرش خداست تفسیر کردهاند و آیهٔ «و اشرقت الارض بنور ربها»(زمر/۶۹) به از بین بردن جهل توسط قائم و این چون قیامت فرا رسد زمین روشن شود تفسیر گردد(ناصر خسرو، جامع الحکمتین، ۱۶۵).

اسماعیلیان شش پیامبر اولی العزم را بر مثال شش روز هفته به ترتیب از آدم(ع) که روز یکشنبه بود تا محمد(ص) که روز جمعه بوده است دانسته اند و قائم القیامه را بر مثال روز هفتم دانند و گویند: چون او بیاید دور جهان به سر شود و قیامت شود و هر کس به جزای کار خویش رسد (ناصر خسرو، وجه دین، ۶۴و ۶۵).

همچنین، کمال شریعت حضرت رسول(ص) با شریعت قائم به وجود می آید. خواجه نصیرالدین طوسی در این خصوص می نویسد: «پیامبر(ص) می گفت: شریعت من با شریعت او به کمال می رسد، و خلائق عالم را به قیام قیامت اشارت دارد و بشارت داد و چون او آخر منادی و مبشر قیامت بود و می گوید: «بعثت أنا و قائم الساعه کهاتین أصابع سبابه»؛ یعنی من و قائم قیامت هر دو بهم می آمدیم چون این دو انگشت سبابه که برابر یکدیگرند» (طوسی، ۱۳۱).

# مهدویت از دیدگاه اسماعیلیان

با توجه به اهمیت موضوع مهدویت، اسماعیلیان در این خصوص عقاید خاص را مطرح و شخصیتهایی را به عنوان مهدی موعود معرفی کردند که ویژگیهای این افراد با آنچه در صفحات قبل در مورد قائم القیامه مطرح شد ، متفاوت است و لازم است در این خصوص مطالبی ارائه شود. نخستین فردی که از سوی برخی اسماعیلیان به عنوان مهدی معرفی شد، اسماعیل بن جعفر الصادق(ع) بود (نوبختی، ۶۸؛

اشعری قمی، ۸۰؛ فدائی خراسانی، ۱۴؛ ابنهیثم، ۳۶؛ بغدادی، ۳۹؛ شهرستانی، توضیح الملل، ۱۷۵۱).

پس از فوت امام جعفر صادق (ع)عدهٔ بسیاری از اسماعیلیان به امامت و مهدویت محمد بن اسماعیل معتقد شدند و این اعتقاد را چنین توجیه می کردند که چون امام جعفرصادق(ع) پسرش اسماعیل را نامزد امامت کرد او در گذشت. لذا پس از او امامت به پسرش محمد می رسد و امام جعفرصادق(ع) نیز او را جانشین خود کرده است (ابن هیشم، ۵۶؛ ابن خلدون، ۲۹/۴؛ نوبختی، ۶۹-۶۸؛ اشعری قمی، ۸۱؛ شهرستانی، الملل و النحل، ۲۱۱).

با توجه به این که محمدبن اسماعیل از ترس هارون که دستور دستگیری اور ا صادر کرده بود، از مدینه گریخت و به شهرهای مختلفی مهاجرت کرد، غیبت او مورد توجه بسیاری از اسماعیلیان قرار گرفت و به صورت گسترده ای تبلیغ می شد و پایه های اعتقادی قرمطیان بر این عقیده گذاشته شد.

قرمطیان در آغاز، به مهدویت احمدبن محمدبن حنفیه اعتقاد داشته و به گفتهٔ ثابت بن سنان او را داعی مسیح و کلمه و مهدی و جبرئیل دانسته اند و در اذان پس از ذکر نام خداوند و شهادت بر انبیا گفته اند: «اشهد أن احمد بن محمد بن حنفیه رسول الله» آنان در واقع، این فرد را همر تبه با پیامبر (ص) می شمر دند (ثابت بن سنان، ۱۸۹ و ۱۹۰ مقریزی، ۱۵۲/۱؛ ابن خلدون، ۸۸/۴–۹۱).

مهدویت احمد بن محمد بن حنفیه باتردیدهای بسیاری روبهرو شد و وعدهٔ الهی در مورد او محقق نشد و از سویی با توجه به ایان که زمینهٔ پذیرش مهدویت محمد بن اسماعیل برای آنان کاملاً مهیا بود، پس از مدتی بار دیگر به مهدویت محمد بن اساماعیل معتقد شدند و تبلیغات گستردهای را برای مهدویت وی سامان دادند (ثابت بن سنان، ۱۹۰–۱۹۲) مقریزی، ۱۵۸/۱؛ بزون، ۲۵۹ و ۲۶۰).

آنان معتقد بودند محمد بن اسماعیل زنده است و درسرزمین روم غایب و پنهان است و همو قائم مهدی است (قمی، ۱۵۸؛ نوبختی، ۷۳؛ اشعری، ۲۱).

مهم ترین ویژگی مهدی از دیدگاه قرمطیان این بود که شرع را منسوخ سازد. ولی این کار تنها برای آشکار ساختن کامل حقیقت هایی بود که در شرع اسلام و در کتابهای مقدس پیامبران پیشین مکتوم شده بود. قرمطیان محمدبن اسماعیل را از پیامبران اولی العزم می شمردند و معتقد بودند قائم مهدی کسی است که به پیغمبری برخیزد و آیینی نو آورد و دین محمدی را از میان بردارد و نسخ کند (نوبختی، ۷۴).

آنان برای تأیید نظر خود به اخباری استناد جستهاند که از قول امام جعفر صادق(ع) روایت شده است. از جملهٔ آنها این حدیث است: «إنَّ الله تبارک و تعالی جَعَل َلمحمدبناسماعیل جنه آدم صلی الله علیه». قمی در این خصوص می نویسد: هدفشان از نقل این احادیث این است که خداوند محرمات و آنچه را که در گیتی آفریده بر یاران محمدبن اسماعیل حلال کرده است (قمی، ۸۴).

دعوت قرمطیان در بین تودهٔ مردم، به ویژه مردم بحرین توسط آل جنابی و در شام توسط آل زکرویه به طور وسیعی تبلیغ شد. ابوسعید جنابی و پس از او پسرش ابوطاهر رعب و وحشت عجیبی در دل مسلمانان به وجود آوردند. ابوطاهر در سال ۱۳۳ق. دارالهجرهای بنا کرد و به مهدی فرا خواند. کار او بسیار پیشرفت کرده و قوی شد. او حتی به مکه تاخت و حاجیان را قتل عام کرد و حجرالاسود را با خود برد. او این کار را به عنوان زمینهای برای ظهور مهدی لازم میدانست (نوبختی، ۷۴و۵۷؛ این کار را به عنوان زمینهای برای ظهور مهدی لازم میدانست (نوبختی، ۴۷و۵۷؛ دهبی،۳۷۳/۳۳و ۴۷۴؛ ابن کثیر، ۱۵۸/۱۱).

قرمطیان بحرین در نیمهٔ اول قرن چهارم، تغییر اعتقادی مهمی را تجربه کردند. ابوطاهر در این زمان به طور موقت حکومت بحرین را به جوانی ایرانی از مردم اصفهان سپرد و او را مهدی منتظر خواند (ثابت بن سنان،۵۵-۶۰؛ مسعودی، ۹۷۸؛ قرطبی، ۶۲۰، مسکویه،۹۷۶ه ۸۷۷).

این غلام که ذکری، زکریا و یا ابن سنبر خوانده شده، از اسیرانی بود که ابوطاهر بین یارانش تقسیم کرده بود و چون او از اسرار دعوت قرمطیان مطلع شده بود، لذا ابوطاهر با او خلوت کرد و مطیع او شد و به یارانش دستور دادتا اورا به عنوان مهدی موعود بپذیرند (ثابت بن سنان، ۲۲۵؛ قرطبی، ۶۹۴۹).

نفوذ مهدی اصفهانی با حمایتهای ابوطاهر بسیار قوت گرفت، به گونهای که شریک، شوهر خواهر ابوطاهر را به همراه جمعی از بانفوذترین یاران ابوطاهر و هفتصد نفر که بیشترشان از سران سپاه بودند به قتل رساند و اقدامات زشت و روشهای ناشایست در سپاه به وجودآورد که از زمان تسلط ابوسعید و فرزندانش بر آن سرزمینها سابقه نداشت (مسعودی،۳۷۸–۳۷۹؛ ثابتین سنان، ۲۲۵).

به اعتقاد قرمطیان، قائم منتظر باید موقع ظهور شریعت را منسوخ می کرد و مهدی اصفهانی این کار را انجام داد. او عبادت و شریعت اسلامی را منسوخ شده اعلام کرد و رسوم عجیب و غریب و بی سابقه ای را به وجود آورد و سب و لعن پیامبراسلام و دیگر پیامبران و همچنین امامان را در ملأ عام و نیز سوزاندن کتابهای دینی و پرستش آتش را شایع کرد (دفتری، تاریخ و عقاید اسماعیلیه، ۱۹۱).

فرمانروایی مهدی اصفهانی تنها هشتاد روز به طول انجامید. چون ابوطاهر از اقدامات وی بیمناک شده بود و از طرفی بسیاری از کارهای وی باعث بدگمانی گردید، بر آن شد تا او را بیازماید و چون او را دروغگو یافت، دستور قتل وی را صادر کرد و اعلام کرد او زندیقی بوده که قتلش واجب شده بود (دخویه، ۸۳؛ بزون۲۷۴).

در بین اسماعیلیان نیز اندیشهٔ مهدویت تغییراتی یافت. نخستین خلیفهٔ فاطمی، عبیدالله مهدی، با اعزام ابوعبدالله شیعی به افریقیه و به ویژه قبیلهٔ کتامه، ادعای مهدویت کرد. او برای اثبات این موضوع احادیثی را دستاویز کار خود قرار میداد. از مشهورترین این احادیث سخن زیر است: «زمانی که مهدی قیام می کند گروهی از نیکان اهل زمانه

او را یاری میکنند. آنان قومی هستند که نامشان مشتق از کتمان است. پـس شـما اهـل کتامه آن قوم هستید» (داعی ادریس، ۴۴/۵).

در زمان بیعت با عبیدالله، داعی او ابوعبدالله شیعی به مردم می گفت: این مولای شما است. این مهدی است. با او بیعت کنید. عبیدالله دستور داد تا در خطبه نام او را بخوانند و در تمام سرزمینها به مهدی امیرالمؤمنین ملقب شد (مقریزی،۵۶-۵۹؛ قاضی نعمان، شرح الاخبار فی فضائل الائمه قاضی نعمان، شرح الاخبار فی فضائل الائمه الاطهار، ۹۸/۳-۹۸۰).

عبیدالله برای اثبات مهدویت خویش لازم بود اصلاحاتی را در عقیدهٔ اسماعیلیان به وجود آورد؛ زیرا اسماعیلیان نخستین تنها به هفت امام پس از وصی یا اساس اعتقاد داشتند. لذا به جرح و تعدیل آرای قدیم تر دربارهٔ طول دور ششم و تعداد و وظیفهٔ امامان در طی این دوره و هویت و سجایای قائم نیاز بود. بر این اساس، نقش محمدبن اسماعیل مورد تجدیدنظر قرار گرفت و در دور ششم برخلاف پنج دور پیشین بیش از هفت امام مجاز شمرده شد. گذشته از این، امامان فاطمی که در دومین سلاله از ائمهٔ هفتگانه یکی جانشین دیگری می شدند، به عنوان خلفای قائم محمدبن اسماعیل به حساب می آمدند که عهده دار برخی نقش ها و وظایف او بودند. چون حکومت فاطمیان دادامه یافت و انتظارات فاطمیان مربوط به قائم برآورده نشد، سلاله های بیشتری از ائمهٔ هفتگانه در دور اسلام مورد پذیرش قرار گرفت (دفتری، تاریخ و عقاید اسماعیلیه،

اصلاحات عبیدالله به قدری موفق بود که بسیاری از پیروانش، به عصمت او و تمامی ائمهٔ اسماعیلی از گناه معتقد شدند (ابراهیم حسن، ۲۸۳).

از بین نویسندگان اسماعیلی، قاضی نعمان و داعی ادریس به ظهور مهدی و نشانه های آن و پیروان مهدی و توصیفاتی که از مهدی شده است توجه خاصی داشته و به طور مفصل در این مورد بحث کردهاند (قاضی نعمان، شرح الاخبار فی فضائل ائمهٔ

الاطهار،٣٠/٣ به بعد؛ داعى ادريس، ١١/٥ به بعد؛ سجـستانى، كـشفالمحجـوب، ٨٢- ٨٦).

المعز، خلیفهٔ چهارم فاطمی که از نظریهپردازان مهم اسماعیلی شمرده می شود، به اصلاح اعتقادی و تجدیدنظر در برخی عقاید اسماعیلیان مخالف، دربارهٔ قائم و مهدی موعود اقدام کرد. اصلاح دینی المعز، متضمن بازگشت جزئی به عقیده امامت، بدان صورت که بیشتر اسماعیلیان نخستین قبول داشتند، بود. بر طبق این اعتقاد، قائم دارای سه حد شد: حد جسمانی، حد عالم روحانی، و حد داوری روز قیامت. سپس دو حد جسمانی برای قائم منظور گردید: حد ناطق و حد خلفای راشدون.

قائم نخست در پایان دور ششم تاریخ به عنوان امام هفتم دور اسلام ظاهر شد و به این ترتیب اولین حد جسمانی خود را در شخص محمدبناسماعیل به عنوان ناطق هفتم دور اسلام به دست آورد. اما چون در دور ستر کامل ظهور کرده بود شریعت او نیز مخفی بود. بنابراین، قائم خلفایی برای خود تعیین و در آنها حد جسمانی ثانوی خویش را تحصیل کرد. از طریق همین خلفا است که قائم معنی باطنی احکام را بر مردم آشکار میکند؛ زیرا محمد بن اسماعیل رجعتی نخواهد داشت. خلفای فاطمی جانشین و نمایندهٔ قول و فعل قائم شمرده شدند و به جز امام وقت که تأویلکنندهٔ معنای باطنی احکام شریعت است قائم و صاحبالزمانی معرفی نمی شود (دفتری، تاریخ معنای باطنی احکام شریعت است قائم و صاحبالزمانی معرفی نمی شود (دفتری، تاریخ و عقاید اسماعیلیه، ۲۰۸، ۹۶۰ (Corbipa).

در دورهٔ المستنصر بالله (۴۸۷ق. ( اسماعیلیان سلالههای هفت امامی بیشتری را پس از محمدبن اسماعیل پذیرفتند. پس از او اسماعیلیان به دو شاخهٔ نزاری و مستعلوی تقسیم شدند. نزاریان در ایران مستقر شدند.

از اعتقادات اسماعیلیان در این دوره اطلاعی در دست نیست. اما این مسأله روشن است که به تدریج جایگاه قائم منتظر و مهدی موعود به قائمالقیامه داده شد. با امامت حسن دوم، ائمهٔ نزاری به دور کشف و ظهور وارد شدند. وی در سال ۵۵۹ق.

اعلام قیامت کرد و اسماعیلیان را وارد دور قیامت ساخت و شریعت را از دوش آنها برداشت و خود را به عنوان قائم القیامه معرفی کرد (جوینی، ۲۲۶–۲۲۸؛ کاشانی، ۲۰۱؛ هاجسن، فرقهٔ اسماعیلیه، ۳۰۴ به بعد).

دور قیامت تا عصر حسن نومسلمان ادامه یافت. در این زمان باردیگر اسماعیلیان به شریعت اسلام بازگردانده شدند.

طبق نظر مسئولان انجمن مذهبي اسماعی لیان مشهد، در اعتقاد اسماعیلیان، امروزه انتظار ظهور مهدي موعود معنايي ندارد و همة اعتقاداتي که در گذشته به ظهور و علائم مهدي شده مربوط به شرایط آن عصر بوده و امروزه امام حاضر کریم آغاخان همة دستورهای مذهبي را صادر می کند.

براي اين كه بمتر بتوانيم اسامي ناطقان و نامهاي افرادي را كه به عنوان اســـاس معـــرفي شده اند و همچنين ساير امامان هر دور بيان كنيم، جدولي براي هر دور تنظيم شده است .

دور اول

|             |             |                 |             |              |                   | <del>,,,,,</del> |
|-------------|-------------|-----------------|-------------|--------------|-------------------|------------------|
| امام مستودع | ناطق<br>دور | متمم<br>دور     | اساس<br>دور | امام<br>مقیم | امام<br>مستقر     | عدد              |
| حنوک        | آدم (ع)     |                 | هابيل       | هنيد         | أنوش بن شيث       | ١                |
| عيراد       |             |                 |             |              | متيان بن أنوش     | ۲                |
| محويائيل    |             |                 | شيث         |              | مهلائيل بن قينان  | ٣                |
| متوشائيل    |             |                 |             |              | اليارد بن مهلائيل | ۴                |
| هرمس        |             |                 |             |              | اخنوخ بن اليارد   | 43               |
| يوبال       |             |                 |             |              | متوشلخ بن اختوخ   | ۶                |
|             |             | لمک بن<br>توشلخ |             |              | لملک بن متوشلخ    | ٧                |

(رازی، ۸۴؛ منتخبات اسماعیلیه، کتاب الازهار و مجمع الانوار، ۲۰۵؛ غالب، تــاریخ الله عوة الاسماعيلية، ٧٤؛ تامر، الامامة في الاسلام، ١٤٥؛ سبحاني، ٢٣٥و ٢٣٧).

دور دوم

|                |             |                  |             |              | 1             | <u> </u> |
|----------------|-------------|------------------|-------------|--------------|---------------|----------|
| امام<br>مستودع | ناطق<br>دور | متمم<br>دور      | اساس<br>دور | امام<br>مقیم | امام<br>مستقر | عدد      |
| لاود           | نو ح(ع)     |                  | سام         | هود          | أرفخشدبن سام  | ١        |
| ارم            |             |                  | ·           |              | شالخبن ارفخشد | ۲        |
| يقطان          |             |                  |             |              | عابربن شاخ    | ٣        |
| عبيل           |             |                  |             |              | فالغبن عابر   | ۴        |
| عوص            |             |                  |             |              | ارغوبن فالغ   | ۵        |
| يشجب           |             |                  |             |              | شاروخبن ارغو  | ۶        |
| اسحاق          |             | ناحوربن<br>شاروخ |             |              | ناحوربن شاروخ | ٧        |

(منتخبات اسماعيليه، الازهار و مجمع الانوار، ٢٠٥؛ غالب، تاريخ الدعوة الاسماعيلية، ٧٨؛ سبحاني، ٢٣٨؛ تامر، الامامة في الاسلام، ١٤٧).

| امام مستودع      | ناطق<br>دور    | متمم<br>دور | اساس<br>دور | امام مقيم           | امام<br>مستقر   | عدد |
|------------------|----------------|-------------|-------------|---------------------|-----------------|-----|
| يعقوببن<br>اسحاق | ابراهيم<br>(ع) |             | اسماعيل     | صالح(ع)<br>که به او | قيداربن اسماعيل | 1   |

| شىمارە ۸۱/۲        | مطالعات اسلامي- فلسفه و كلام شمارهٔ ٢/ |   |  |  |  |  |  |
|--------------------|----------------------------------------|---|--|--|--|--|--|
|                    | تارح گفته                              |   |  |  |  |  |  |
|                    | مىشد                                   |   |  |  |  |  |  |
| يوسفبن<br>يعقوب    | سلامانبن قيدار                         | ۲ |  |  |  |  |  |
| افراييم بن<br>يوسف | نبتبن سلامان                           | ٣ |  |  |  |  |  |
| رازح بن عیص        | الهميسع بن نبت                         | ۴ |  |  |  |  |  |
| ايوب بن<br>موص     | يقدم بن الهميسع                        | ۵ |  |  |  |  |  |
| يونان بن ايوب      | آدد بن یقدم                            | ۶ |  |  |  |  |  |
| شعیب بن<br>صیفون   | آد بن آدد                              | ٧ |  |  |  |  |  |

(غالب، تاريخ الدعوة الاسماعيلية، ٨٠؛ تامر، الامامة في الاسلام، ١۴٩؛ سبحاني، ٢٠٠؛ منتخبات الاسماعيليه، الازهار و مجمعالانوار، ٢٠٥).

دور چهارم

|                  |             |             |             |               | 1 9 1         |     |
|------------------|-------------|-------------|-------------|---------------|---------------|-----|
| امام<br>مستودع   | ناطق<br>دور | متمم<br>دور | اساس<br>دور | امام<br>مقیم  | امام<br>مستقر | عدد |
| ايليابن بسباس    | موسى(ع)     |             | هارون       | آدٌ بن<br>ادد | عدنان بن آد   | 1   |
| اليسع بن<br>أخطف |             |             |             |               | معدبن عدنان   | ۲   |
| صموئيل الرائي    |             |             | يوشع بن     |               | نزاربن معد    | ٣   |

| ۲۰۵            | ان ۸۷ هفت دور تاریخ مقدس بشری از دیدگاه اسماعیلیان | باييز و زمست |
|----------------|----------------------------------------------------|--------------|
|                | نون                                                |              |
| داود بن بسی    | ضربن نزار                                          | ۴ ما         |
| سليمان بن داود | س بن مضر                                           | ۵ اليا       |
| عمران بن ماثان | مدرکه بن<br>الیاس                                  | 9            |
| زكريا بن برخيا | خزیمهٔ بن<br>مدرکه<br>مدرکه                        | · Y          |

(غالب، تاريخ الدعوة الاسماعيلية، ٨٢؛ سبحاني، ٢٤٢؛ تامر، الامامة في الاسلام، ١٥١- اسامي فوق با مطالب كتاب الازهار و مجمع الانوار، ٢٠٤ متفاوت است).

دور پنجم

| 1                 |             |             |                |              | , ·                 | # JJ- |
|-------------------|-------------|-------------|----------------|--------------|---------------------|-------|
| امام<br>مستودع    | ناطق<br>دور | متمم<br>دور | اساس<br>دور    | امام<br>مقیم | امام<br>مستقر       | عدد   |
| مرقص يا عبدالمسيح | عیسی(ع)     |             | شمعون<br>الصفا | خزيمه        | كنانة بن<br>خزيمة   | ١     |
|                   |             |             |                |              | النضربن بن<br>كنانه | ۲     |
|                   |             |             |                |              | مالک بن<br>النضر    | ٣     |
|                   |             |             |                |              | فهر بن مالک         | ۴     |
|                   |             |             |                |              | غالب بن فهر         | 3     |

| شىمارۇ ۸۱/۲      | مطالعات اسلامي- فلسفه و كلام           | 7.5 |
|------------------|----------------------------------------|-----|
|                  | لۇى بن<br>غالب                         | ۶   |
| فيليبس           | كعب بن<br>لؤى                          | ٧   |
|                  | مره بن کعب                             | ٨   |
| اسطفانس<br>هرقل  | کلا <i>ب</i> بن<br>مرہ                 | ٩   |
|                  | قصى بن<br>کلاب                         | ١.  |
| أرميا            | عبد مناف بن<br>قصی                     | 11  |
| مروه الراهب      | هاشم بن<br>عبدمناف                     | ١٢  |
| جرجيس-<br>بجيران | عبدالمطلب<br>عمران(ابوطالب)<br>بن هاشم | ١٣  |
|                  | عمران<br>(ابوطالب)                     | 14  |

(تامر، الامامة في الاسلام، ١٥٣؛ غالب، تاريخ الدعوة الاسماعيلية، ٨٤؛ سبحاني، ٢٤٤).

# دور ششم

| امام   | ناطق | متمم | اساس | امام | امام  | عدد |
|--------|------|------|------|------|-------|-----|
| مستودع | دور  | دور  | دور  | مقيم | مستقر |     |

| على بن ابى<br>طالب(ع)              |                   | على بن<br>ابى<br>طالب(ع) | محمد(ص) | عمران(ابوطالب) | ١ |
|------------------------------------|-------------------|--------------------------|---------|----------------|---|
| حسين بن<br>على(ع)                  |                   |                          |         |                | ۲ |
| على بن حسين<br>زين العابدين<br>(ع) |                   |                          |         |                | ٣ |
| محمدبن على<br>الباقر(ع)            |                   |                          |         |                | ۴ |
| جعفربن<br>محمدالصادق(ع)            |                   |                          |         |                | ۵ |
| اسماعیل بن<br>جعفر                 |                   |                          |         |                | ۶ |
| محمدبن<br>اسماعیل                  | محمدبن<br>اسماعیل |                          |         |                | ٧ |

از نظر اسماعيليان امام حسن مجتبى (ع) امام مستودع شمرده مى شود، همان گونه كه محمدبن حنفيه و موسى بن جعفر (ع) را نيز امام مستودع مى دانند (سبحانى، ۴۶ به بعد؛ تامر، الامامه فى الاسلام، ۱۵۵ به بعد).

چنانکه پیش از این مطرح شد، اسماعیلیان برای دور ششم سلالههای هفتگانهای از امامت را در نظر می گیرند که به آن تتمّه دور ششم می گویند. در هر تتمّه هفت امام قرار می گیرد و امامت را به امام امروزی اسماعیلیان کریم آغاخان چهارم، امام چهل و نهم اسماعیلیان می رسانند.

#### نتيجهگيري

در یک نتیجه گیری کلی می توان گفت علت اصلی شکل گیری این روند تاریخی برای پیامبران اثبات این موضوع است که امامت اسماعیلی از آغاز خلقت بر جهان حکمفرما بوده و هیچ عصر و دورهای را نمی توان یافت که در آن دوره امامی وجود نداشته باشد. در دور هفتم، قائم القیامه نقش تجلی همهٔ ادیان گذشته را دارد و البته قائم القیامه با مهدی موعود متفاوت است.

بدون شک در شکل گیری این عقیده، اندیشه های نو افلاط ونی یونانی ومیراث ایران گنوسی (عرفانی) نقش مهمی داشته اند.

### منابع

ابراهيم حسن، حسن، و طه احمد شرف؛ عبيدالله المهدى امام السيعة الاسماعيليه و مؤسس الدولة الفاطمية في بلاد المغرب، مكتبة النهضة المصرية، مصر.

ابن ابي السالم الوداعي، على بن حنظله؛ سمط الحقايق في عقائد الاسماعيلية.

ابن هيشم، جعفربن احمد؛ المناظرات، تصحيح Welferd Madlung و Paulu Walker، مؤسسه مطالعات اسماعيلي، لندن، ۲۰۰۰م.

اربعه كتب اسماعيليه، تصحيح اشتروطمان، بيروت، مجمع علمي گوتنگين مؤسسة النور للمطبوعات، ٢٠٠٢م.

اربع رسائل اسماعیلیه، تحقیق عارف تامر، منشورات دار مکتبة الحیاة، بیروت،۱۹۷۸م. اسماعیلیه مجموعه مقالات، مرکز مطالعات و تحقیقات ادیان و مذاهب، قم، ۱۳۸۱.

اشعرى، على؛ مقالات الاسلاميين و اختلاف المصلين، ترجمهٔ محسن مؤيدى، انتشارات اميركبير، تهران.

اشعرى قمى، سعدبن عبدالله؛ المقالات والفرق، تصحيح محمد جواد مشكور، مركز انتشارات علمى و فرهنگى، تهران، ١٣٥٣١.

ايران و يمن سه رسالهٔ اسماعيلي، تصحيح و ترجمه و شرح به فرانسه هنري كربين، قسمت ایرانشناسی ایران و فرانسه، تهران، ۱۳۴۰.

بزون، حسن؛ القرمطة بين الدين و الثورة، مؤسسه انتشارات العربي، لبنان، ١٩٩٧م. بغدادي، عبدالقادر؛ الفرق بين الفرق، تصحيح محمدبن الحسن الكوثري، مركز نشر الثقافه الاسلاميه، قونيه، ١٣٤٧ق.

تامر، عارف؛ الامامة في الاسلام، دارالكتب العربي، بيروت، بي تا.

ثابت بن سنان؛ اخبار القرامطة في الحساء، الشام، العراق، اليمن، تصحيح سهيل زكار، دارالكوثر، رياض، بي تا.

جعفى، مفضل بن عمر؛ الهفت الشريف من فضائل مولانا جعفر الصادق(ع)، تحقيق و تقديم مصطفى غالب، دارالاندلس للطباعه و النشر و التوزيع، بيروت.

جمال الدين، محمد سعيد؛ دولة الاسماعيلية في ايران، دار الثقافه، قاهره، ١٤١٩ق.

حامدي، ابراهيم بن حسين؛ كتاب كنزالولد، تصحيح مصطفى غالب، دارالنشر فرانز شـتايز، لېسابدن، ۱۳۹۱ق.

خراساني فدائي، محمدبن زين العابدين؛ تاريخ الاسماعيلية يا هداية المؤمنين الطالبين، تصحيح الكساندر سيمونوف، انتشارات اساطير، تهران، ١٣٧٣.

داعي ادريس، عمادالدين؛ عيون الاخبار و فنون الآثار، تصحيح مصطفى غالب، دارالاندلس، بيروت، ١٩٨۶م.

دخویه؛ قرمطیان بحرین و فاطمیان، ترجمهٔ محمدباقر امیرخانی، انتشارات سروش، تهران، ۱۳۷۱.

دفتری، فرهاد؛ تاریخ و عقاید اسماعیلیه، ترجمهٔ فریدون بدرهای، نشر فرزان، تهران، .1270

. ؛ سنتهای عقلانی در اسلام، ترجمهٔ فریدون بدرهای، نـشر فرزان، تهران،

.17%.

رازی، احمدبن حمدان؛ کتاب الاصلاح، به اهتمام حسین مینوچهر و مهدی محقق، مقدمهٔ انگلیسی شین نوموتو، انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه تهران، دانشگاه مکگیل، ۱۳۷۷.

رسائل اخوان الصفا و خُلان الوفا، مكتب الاعلام الاسلامي، قم، ١٤٠٥ق.

سبحاني، جعفر؛ تاريخ الاسماعيلية و فرق الفطحية، الواقفية، القرامطه، الدروز و النصرية، دارالاضواء، بيروت، ١٤١٩ق.

سجستانی، ابویعقوب؛ کشف المحجوب، به قلم هنری کربین، تهران، کتابخانهٔ طه وری، ۱۳۶۷.

شهرستانی، محمدبن عبدالکریم احمد؛ الملل و النحل، تصحیح صدقی جمیل العطار، دارالفکر للطباعه و النشر و التوزیع، بیروت، ۱۴۲۲ق.

طوسى، نصيرالدين؛ روضة التسليم يا تصورات، تصحيح و لاديمير ايوانف، جامى، تهران، ١٣۶٣.

عثمان، هاشم؛ الاسماعيلية بين الحقائق و الاباطيل، تقديم عارف تامر، مؤسسه الاعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٤١٩ق.

غالب، مصطفى؛ الامامة و القائم القيامة، داروالمكتبه الهلال، بيروت، ١٩٨١م.

\_\_\_\_\_. ؛ تاريخ الدعوة الاسماعيلية منذ اقدم العصور حتى عصرنا الحاضر، دارالاندلس، بيروت، ١٩۶۵م.

قاضى نعمان، نعمانبن حيون، شرح الاخبار في فضائل الائمه الاطهار، تصحيح سيدمحمد حسيني جلالي، مؤسسة نشر اسلامي وابسته به جامعه مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم.

\_\_\_\_\_\_ وداد القاضى، دارالثقافه،بيروت.

\_\_\_ *اساس التأويل،* تصحيح عارف تامر، منشورات دار الثقاف، بيـروت، بى تا.

قبادیانی، ناصر خسرو؛ وجه دین، تصحیح دکتر غلامرضا اعوانی، مقدمهٔ انگلیسی سيدحسين نصر، انجمن شاهنشاهي ايران، تهران، ١٣٩٧ق.

\_\_\_\_\_ خوان الاخوان، با مقدمه و حواشي ع.قويم، انتشارات كتابخانه بارانی، تهران، ۱۳۳۸.

٤ جامع الحكمتين، تصحيح هنرى كربين و محمد معين، كتابخانه طهوری، ۱۳۶۳.

 گشایش و رهایش، تصحیح سعید نفیسی به اهتمام عبدالکریم جربز هدار، انتشارات اساطیر، تهران، ۱۳۸۰.

قرطبی، عریببن سعد؛ صلة تاریخ الطبری، بریل، لیدن، هلند، ۱۸۹۷م.

كرماني، احمد حميدالدين؛ مجموعة رسائل الكرماني، تصحيح مصطفى غالب، مؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت، ١٤٠٧ق.

دارالثقافه، بيروت، بي تا.

حمد، بيروت،١٩۶٩م.

مادلونگ، ویلفرد؛ فرقه های اسلامی، ترجمهٔ ابوالقاسم سری، انتشارات اساطیر، تهران، .1771

بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، مشهد، ۱۳۷۵ش.

مسعودي، على بن حسين؛ التنبيه و الأشراف، ترجمهٔ ابوالقاسم پاينده، شركت انتشارات علمي و فرهنگي، تهران، ١٣۶۵ش. مسكويه، ابوعلى؛ تجارب الامم، ترجمهٔ علينقي منزوي، انتشارات توس.

مطلى، ابن عبد الرحمن؛ المجالس المستنصريه، تصحيح و تقديم الدكتور محمد زينهم و محمد عزب، مكتبه مدبولي، قاهره، ١٤١٣ق.

مقريزى، احمدبن على؛ اتعاظ الحنفاء باخبار ائمة الفاطميين الخلفاء، تصحيح جمال الدين الشيال، قاهره، ١٤١٤ق.

منتخبات اسماعيليه، تصحيح الدكتور عادل العوا، مطبعة الجامعة السورية، دمشق، ١٣٧٨ق.

نوبختى، حسن بن موسى؛ فرق الشيعة، تصحيح سيد محمد صادق آل بحرالعلوم، المطبعة الحيدرية، نجف، ١٣٥٥ق.

وليد، على بن محمد؛ تاج العقائد و معدن الفوائد، تصحيح عارف تامر، مؤسسه عزالـدين للطباعه و النشر، بيروت،١٤٠٣ق.

هاجسن، مارشال؛ فرقهٔ اسماعیلیه؛ هفت باب، ترجمهٔ فریدون بدرهای، انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی، تهران، ۱۳۶۹.

Corbin, henry, Cyclical time and ismaili gnosis, iandan, ۱۹۸۳.

## مطالعات اسلامی: فلسفه و کلام، سال چهلم، شمارهٔ پیاپی ۱۸۱۲ پاییز و زمستان ۱۳۸۷، ص ۲۵۱–۲۱۳

## نور الدين كاشاني و كتاب *مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح*\*

حسینعلی آقابابائیان استادیار دانشکده تربیت معلم شهید آیت، نجف آباد Email: agha. ۱۴۰۰@yahoo.com

#### چکیده

وصول و درک حقیقت جز با طی طریقت میسر نمی شود و این مهم تنها با تخلق به شریعت و فهم اسرار آن ممکن می گردد و حالات و مقامات سالک ظهور این واقعیت است. در سیر تألیفات بزرگان علم و اندیشه، آثار به جا مانده در سیر و سلوک نظری و عملی همچون خورشیدی فروزان فراروی تشنگان اندیشه های پاک و طالبان وصول به سرچشمه حقیقت می درخشد. حکما و عالمان ربانی هر یک به بیان گوشه ای از این اسرار پرداخته و کوشیده اند پرتوهایی از انوار الهی را که بر قلوب آنها تابیده در اختیار مشتاقان قرار دهند. بر این اساس، کتب زیادی از آن بزرگواران در موضوعات اسرار شریعت، اخلاقیات و عرفان نظری و عملی به یادگار مانده است.

در میان این بزرگان می توان از نور الدین محمد کاشانی، معروف به نورالدین اخباری از خاندان عارف پرور فیض کاشانی و از شاگردان ملامحسن فیض کاشانی و علامه مجلسی، نام برد. لذا با توجه به اهمیت و ضرورت شناخت این بزرگواران و تصحیح کتب خطی و ارائه آن به جامعهٔ فرهنگی در این مقاله به شرح حال مختصر ایشان و معرفی و تحلیل محتوایی نسخهٔ خطی ارزشمند و کم نظیر کتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح موسوم به کتاب تفکر از آثار این عالم ربانی و عارف والامقام که نگارنده آن را تصحیح کرده است، پرداخته می شود.

كليد واژهها: نورالدين اخباري، تفكر، مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح.

\*.تاریخ وصول: ۱۳۸۵/۱۲/۷؛ تاریخ تصویب نهایی: ۱۳۸۶/۱۱/۹.

#### نام و نسب

در کتب رجال در مورد زندگی و حیات شخصی ایشان به طـور مبـسوط بحـث نشده است و حتی در بعضی موارد اختلاف نظر وجود دارد. مثال در کتاب روضات الجنات از ایشان به عنوان برادر عارف بزرگوار ملامحسن فیض کاشانی یاد شده است و به نظر می رسد این اشتباه به اشتراک نام یدر این دو باز گردد، زیرا نام والد آنان شاه مرتضى است. اما أنچه مسلم است اين كه او از خاندان عالم يرور فيض كاشاني است که خود از علما و اکابر دوران خویش بود. به طور قطع، این بیت از شاخص ترین بیوت علم و دانش و عرفان بوده و قریب به چهارده قرن تا روزگار فیض از شهرت به سـزایی برخوردار گشته و خدمات شایانی بالاخص در ترویج مذهب شیعه داشته است. به گفتهٔ آیت الله مشکوه (قدس سره) در مقدمهٔ محجه البیضاء فیض از صدر اسلام تاکنون تنها چند بیت علمی را چون بیت فیض در تعدد علما و کثرت تألیف و تمدید زمان می توان شمرد. از ملامحسن فیض کاشانی به عنوان درخشنده ترین افراد این خاندان می توان یاد کرد و همچنین از بزرگانی چون شاه مرتضای اول پدر بزرگوار ملامحسن فیض كاشاني، فرزند شاه محمود ملقب به تاج الدين و متخلص بـ فقيـر كـ ه وي نيـز فرزنـ د ملاعلی کاشانی است. اینان همگی از علمای بزرگ شیعهٔ کاشان و معاریف زمان خویش بوده اند. بنا به نقل اکثر تذکره نویسان، شاه مرتضی پدر بزرگوار فیض صاحب کتابخانهٔ بسیار عظیمی بوده است و علمای شهرهای دیگر برای مطالعهٔ نسخه های منحصر به فرد آن، به کاشان سفر می کرده اند. متأسفانه این کتابخانه در غیبت شاه مرتضی طعمهٔ موریانه شد و شاه مرتضی را به آتش حسرت آن سوزاند. در کتاب مردان بزرگ كاشان، يس از ذكر اين واقعه آمده است كه حشرات به صندوق كتب شاه مرتضی راه یافتند و تمام اوراق و کتابهای موجود در آن را خوردند و از بین بردنــد و از این صندوق فقط یک یارچه جلد باقی مانده که رباعی زیر روی آن تحریر شده بود: علمی که حقیقتی است در سینه بود در سینه بود هر آنچه درسی نبود صد خانه تو را کتاب سودی نبود باید که کتابخانه در سینه بود

## فرزندان شاه مرتضای اول (خاندان نورالدین اخباری)

شاه مرتضی اول دارای شش فرزند بود: ضیاء الدین محمد بن مرتضی (متولد ۹۸۶ق)، صدرالدین ۹۸۶ق)، محمد بن مرتضی المدعو بمؤمن یا محمد مؤمن (متولد ۹۸۹ق)، صدرالدین محمد بن مرتضی (متولد ۹۹۸ق)، محمد محسن بن مرتضی متخلص به فیض (متولد ۱۰۰۷ق)، عبدالغفور بن مرتضی (متولد ۱۰۰۸ق) و مرتضی بن مرتضی المدعو به محمود (متولد ۱۰۱۰ق).

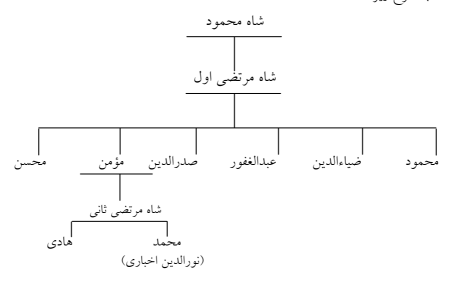
از میان برادران فیض مولی محمد مؤمن و مولی عبدالغفور و مولی ضیاء الدین محمد تقریباً همپایهٔ فیض در فقه و حدیث و تفسیر بوده اند. اشاه مرتضای ثانی پدر بزرگوار نورالدین اخباری مؤلف کتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح هم از فرزندان مولی محمد مؤمن است. گفتنی است کاشان در عصر شاه مرتضی و پدر ایشان تاجالدین محمود از نظر تجمع علمای فقه و حدیث و تفسیر امامیه و فلسفه و کلام کمتر از حوزهٔ علمی اصفهان نبوده است. شاه مرتضی محمود بن محمد مؤمن بن شاه مرتضی (متولد ۱۰۱۱ق). برادرزادهٔ فیض از علمای بزرگ زمان خویش، جامع فقه و تفسیر و حدیث و حکمت و کلام وادب بوده و از عموی خود فیض و جد بزرگوار خویش شاه مرتضی و همچنین والد خود محمد مؤمن اجازه داشته است. از تألیفات خویش شاه مرتضی دوم می توان به التبیان فی شرح زبدة الاصول شیخ بهایی اشاره کرد. از فرزندان شاه مرتضای دوم می توان از محمد هادی بن شاه مرتضی و نورالدین محمد فرندان شاه مرتضای دوم می توان از محمد هادی بن شاه مرتضی و نورالدین محمد نام برد. محمد هادی از فضلای پر تألیف و جامع خاندان فیض است. از تألیفات مهم او

۱. دیوان فیض، مصطفی فیضی، ص ۱۸ و ۱۹.

کتاب اخلاق مؤمن به فارسی، شرح الشرایع، اصول فقه و کتابی در علم رجال را می-توان نام برد.

### نورالدين محمد كاشاني

علامه نورالدین محمد بن شاه مرتضی بن محمد مؤمن بن شاه مرتضای اول در تمامی دانشها همچون برادر خویش آقا هادی صاحب نظر بوده و تألیفات و تصنیفات او بسیار زیاد است. ایشان از پدر خود شاه مرتضی و عموی پدر خویش، ملامحسن فیض به سال ۱۰۷۹ ق. و از علامهٔ مجلسی به سال ۱۰۷۵ق. و علامه شیخ قاسم بن محمد کاظمی و ملامحمد طاهر اجازه داشته است. نویسندهٔ معاصر علی دوانی (ره) در کتاب مفاخر اسلام، در بحث دربارهٔ شاگردان علامهٔ مجلسی با استناد به کتاب دلیل المخطوطات (۲۹۸۱) و کتاب تلامنه علامت المجلسی (ص۹۵)، آوردهاست: محمد بن شاه مرتضی کاشانی برادرزاده ملا محسن فیض کاشانی است. از بزرگان علمای عصر و دانشمندی فقیه و محدث و ادیب بود و دارای مشرب اخباری و سخت با علمای اصول مخالف بود. علامهٔ مجلسی در ۱۵ جمادی الاولای سال ۱۸۹۱ق. و زمانی که هنوز محمدبن شاه مرتضی دوران جوانی را می گذرانید، به وی اجازه داد. او در سال ۱۱۱۵ ق. وفات یافت(دوانی، ص۳۷۳). بنابراین به اختصار سلسله انساب نورالدین محمد به شرح زیر است:



## روش سلوك عرفاني نورالدين

در این که تصوف به معانی حقیقی آن طریقهٔ همهٔ انبیا و اولیا الهی بوده تردیدی نیست و در این باره روایتهای متعددی نقل شده که به بیان حقیقت آن اشاره کرده است. از این جمله حدیثی که در کتاب عوالی اللئالی از حضرت علی (ع) در معنی تصوف روایت شده است: «تصوف از كلمه صوف اشتقاق یافته و مركب از سـه حـرف صاد، واو، فاء است، حرف صاد كنايه از صبر و صدق و صفا و حرف واو اشاره بـ ه ورد و ودّ و وفا و حرف فاء نمایشگر فقر و فرد و فناء است» (مقدادی، ص ۲۲۹). لـذا مـی توان گفت تصوف همان طريق وصول الى الله است مخصوص اسلام نبوده، بلك ه در همه ادیان وجود داشته و صورت کامل آن در اسلام به ظهور رسیده است. ولی از آنجا که هر چیزی دارای ظاهر و باطنی است و غالباً بر اثر مرور زمان حقیقت و معنویت خود را از دست می دهد، تصوف نیز دارای ظاهر و باطنی است و با گذشت زمان به تدریج حقیقت خود را از دست داده و جز در نزد اولیاء الله، در میـان مـردم از آن جـز ظاهر چیزی باقی نمانده است. بر این اساس، شاهد پیدایش سلسله های مختلف و متعدد تصوف و عرفان هستیم که هر یک خود را داعیه دار پاسخگویی به اساسی ترین نیاز فطری انسان در کسب معرفت و شهود حقیقت و وصول به نهایت کمال ممکن برای نوع بشر می دانند. این کشش درونی و میل به آگاهی و رسیدن به سر منزل مقصود، وهمچنین دراز بودن و ناهموار بودن راه و جهالت و بی خبری عامه، گروهی شیاد را یار گشته تا خود را راهنما و عارف وعالم و صوفی و شیخ و... رقم زننـد و هـر یک با اعمال و ظواهری عوامفریب و جاهل پسند، خویش را نشان عرفان و خداشناسی و وصول به مقصود بنمایانند و آنها را که به حکم فطرت سلیم خویش تـشنهٔ آبـی هستند به سرابی رهنمون سازند و با تکیه بر این اصل که «قطع این مرحله بی همرهی خضر مكن/ ظلمات است بترس از خطر گمراهي»(ديوان حافظ، غزل ۴۸۸) خود را پير و مرشد و خضر طریقت معرفی کنند و از این راه برای خود مال و منالی فراهم آوردنــد و مرید و متابعانی دست و پا کنند. در این میان، گروهی با تمسک به اوهام و خیالات خود و تقلید جاهلانه و به کارگیری کلمات و اصطلاحات والایی چون عشق، محبت، جذبه، بی خودی، عرفان و غیره و با ابداع اذکار و اوراد و تشکیل محافل گوناگون، سد طریق انسان های زیادی شده و حتی بعضاً نه تنها تقید به شرع را لازم ندانسته، بلکه خود شارع و مفسر نیز گردیده اند و در برخی موارد، انجام بعضی محرمات مسلم الهی را جزء مراحل سیر و سلوک معرفی کردهاند. تاریخ خود بهترین گواه این مدعا است و این پدیده، متأسفانه، یکی از معضلات جدی جامعه ما نیز هست. خطر این گروه تا آن حد است که از باب مثال حکیم متألهی چون ملاصدرای شیرازی از آنان به اصنام جاهلیت تعبیر کرده و کتاب گرانقدر کسر اصنام الجاهلیه را در این خصوص فراهم جاهلیت تعبیر کرده و کتاب گرانقدر کسر اصنام الجاهلیه را در این خصوص فراهم آورده است.

گفتنی است هر چند این مکاتب عرفانی و سلسله های متعدد تصوف با یکدیگر تفاوتهای عمده و اساسی دارند، ولی در برخی از جهات با هم مشترکند. بر این اساس، استاد جمال الدین همایی در کتاب مولوی نامه فرق صوفیه را به دو قسم کلی تقسیم می کند: یک: طایفه اهل زهد و ریاضت و عبادت و ذکر و فکر و طایفه دیگر اهل وجد و حال و رقص و سماع بودند. از باب مثال فرقه معروف نقشبندیه از قسم اول و طایفه قادریه از قسم دوم می باشند(ابراهیمی دینانی، ص۸۸). همچنین، علامه محمدتقی جعفری با نظر همه جانبه در پدیده عرفان، گروه عرفا را به سه دسته تقسیم می کند: ۱- ارباب حال و وجد ۲- عرفان منفی که با تحقیر خود و از کار انداختن غرایز طبیعی به جای هماهنگ ساختن ابعاد وجودی انسان، به حذف برخی استعدادها و جنبه های آدمیان می پردازد ۳- عرفان مثبت که حرکتی روحی است و از مبدئی شروع می شود و با پیمودن مسیری خاص وارد هدف اعلای حیات می گردد و مورد توجه و تشویق اسلام است و در این تکاپوی آگاهانه انسان را «از چنان که هست» به توجه و تشویق اسلام است و در این تکاپوی آگاهانه انسان را «از چنان که هست» به توجه و تشویق اسلام است و در این تکاپوی آگاهانه انسان را «از چنان که هست» به توجه و تشویق اسلام است و در این تکاپوی آگاهانه انسان را «از چنان که هست» به

لذا با توجه به روایتهای رسیده از حضرات معصومان(ع) و با دقت در سیره و سلوک عارفان ربانی در می یابیم عرفان و تصوف در نزد این طایفه مبتنی بـر اســلام و نشأت گرفته از كتاب و سنت، سيره پيامبر(ص) و ائمـه معـصومين(ع) اسـت و اينـان معتقدند ظاهر تصوف همان شریعت مصطفوی و باطن آن اتصال به ولّی وقت یا اتصال به کسی است که او متصل به ولّی وقت باشد و با صراحت بیان کرده که جان و حقیقت دین محبت به اهل بیت پیامبر(ص) و تسلیم به مقام ولایت است و تصوف چیزی جز این نیست(مقدادی، ص ۳۳۵–۳۳۴).

با توجه به أنچه بيان شد و با بررسي در آثار عارف بزرگوار نورالـدين كاشـاني، بالاخص كتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح ، در مي يابيم كه تأمل و تفكر و كسب معرفت در وصول انسان به کمال لایق او بر هر چیزی مقدم است. این عارف نامی معتقد است عروةالوثقى در تقرب به خداوند علم و معرفت است، نـه عمـل و طاعـت. همچنین، از منظر وی تقید به شریعت در تمام مراحل شـرط اساسـی سـیر و سلــوک عارفانه است و با تفكر و تدبر در أن، در هر مرتبه حقیقت بر سالک ظاهر مي گردد. اهمیت التزام به شریعت از نظر این عارف والامقام تا حدی است که فن اول کتاب وی به این موضوع و اسرار آن اختصاص یافته است و وی مقامات عرفانی و منـــازل ســـیر و سلک را متناسب با معرفت و متخلق شدن به این حقایق می داند. در نظر ایشان، همچون دیگر عارفان ربانی، این سخن بعضی از مدعیان تصوف که به جدایی شریعت، طریقت و حقیقت قائل بوده و گفته اند محتوای شریعت وسیله ای است که سالک را به هدف نهایی (حقیقت) میرساند و چون انسان به حقیقت رسید نیازی به شریعت ندارد، سخنی مردود است.

# التزام به شريعت و تطابق آن با طريقت و حقيقت در نزد عارفان

نادره روزگار، آیت حق مولی حسینقلی همدانی در این مورد فرموده است: «مخفی نماناد بر برادران دینی که جز التزام به شرع شریف، در تمام حرکات و سکنات و لحظهها و غیرها راه به قرب حضرت ملک الملوک (جل جلاله) نیست، و به خرافات ذوقیه، اگر چه ذوق در غیر این مقام خوب است، کما دأب الجهال و الصوفیه، خذلهم الله (جل جلاله) راه رفتن لا یوجب الا بعداً...». در نظر این بزرگوار، ترک معصیت مهمترین توشه سالک است. لذا فرموده اند: «... و آنچه این ضعیف، از عقل و نقل استفاده کردهام این است که اهم اشیاء از برای طالب قرب، جد و سعی تمام در ترک معصیت است، تا این خدمت را انجام ندهی نه ذکرت و نه فکرت به حال قلبت فایده نخواهد بخشید...» (شیروانی، ص۹۷و۸۹). همچنین مقتدای اهل نظر، حاج شیخ حسنعلی نخودکی می فرماید: «به همه احباء اظهار فرمایید که طریقه فلانی غیر از طریقی است که شنیده اید. همه بدانند که طریقه حقیر طریقتی است که تمام مطالب شرع را نهایت اهتمام دارد... در طریقه حقیر، خصوصاً نماز مورد توجه است، که هر عبد از جه نمیزی درباره مرحوم سیدعلی قاضی فرمودهاست: «ایشان با مسلک عرفان چه نحنی، خودم با او صحبت کردم، او تکیه بر شریعت صرف داشت و حتی مخالف بودند. خودم با او صحبت کردم، او تکیه بر شریعت صرف داشت و حتی مخالف بودند. خودم با او صحبت کردم، او تکیه بر شریعت صرف داشت و حتی مخالف بودند. خودم با او صحبت کردم، او تکیه بر شریعت صرف داشت و حتی بعضی را از سلوک به حوزه عوفان نهی می کرد» (صداقت، ص ۲۲).

همچنین، آیت الله جوادی آملی در مقدمهٔ سر الصلوة حضرت امام(ره) به نقل از ان حضرت در تعلیقهٔ بر شرح فصوص الحکم، فص ایوبی، چنین می فرمایند: «طریقت» و «حقیقت» جز از راه «شریعت» حاصل نخواهد شد؛ زیرا ظاهر، راه باطن است... کسی که چنین می بیند که با انجام تکلیفهای الهی باطن برای او حاصل نشد بداند که ظاهر را درست انجام نداد و کسی که بخواهد به باطن برسد بدون راه ظاهر، مانند برخی از صوفیان عوام، او هیچ دلیلی از طرف خداوند ندارد(امام خمینی، سرالصلوة، بیست و دو). علامه حسن زاده آملی در تعلیقات خود بر تمهید القواعد ابن ترکه، در تطابق شریعت با عرفان و فلسفه، پس از ذکر سخنان ابن عربی و ملاصدرا که فرموده اند «نحن زدنا مع الایمان بالاخبار برهاناً» این سخن

صدر المتألهين را از جلد چهارم الهيات اسفار نقل كرده كه نوشته است: «تبـأ لفلـسفه تكون قوانينها غير مطابقه للكتاب و السنه». او سپس بر اين نكته تأكيد كرده كـ رسـيدن به مدارج علمی و معارج کشفی از ایـن طریـق میـسر اسـت(ابـن ترکـه، ص۸). ایـشان همچنین در کتاب شرح فص حکمة عصمتیة فی کلمة فاطمیة فرموده اند: اینک بدین گفتارم توجه داشته باش، تمام صنایع آدمیان از بری و بحری و فیضایی را دستورات و آدابی است که دین حفظ و بقاء و دوام آنهااند، چنان که اگر هر یک از آنها در کار خود به قدرت یک میکرون از دین و آیینش به در رود و به خطا، ناروا حرکت نماید، در همان نخستین بار خطا و ناروایی تباه می شود و نابودمی گردد... . انصاف بـده آیـا مـی شود صنایع شما را دین و آیین باشد، و خود شما که مهمترین صنع الهی هـستید و ایـن همه صنايع شگفت گوناگون صنع شماست، بي دين باشيد (فما لكم كيف تحكمون). شیخ محمود شبستری در گلشن راز نیز بر این مطلب تأکید نهاده است که مرد تمام و کامل با وجود آنکه از مرتبه تعیّن و تقیّد که مستلزم عبودیت و متابعت بوده عبور کـرده است و به مرتبه فنای خودی و بقای بالله و اتصاف به صفات الهی وصول یافته و غنی مطلق و خواجه گشته -و هر چه هست، اوست و غیر او هیچ نیست- ، با این چنین خواجـگی و استغنا که دارد کار غلامی که عبارت از متابعت و عبادت است میکند و از جاده عبودیت اصلاً تجاوز ندارد، چه ادای حقوق تعین و تقید قیام به عبادت وانقیاد است:

> کسی مرد تمام است کز تمامی کنـد بـا خـواجـگی کـار غـلامی پس آن گاهی که برید او مسافت

نهد حق بر سرش تاج خلافت (لاهیجی، ۲۸).

علامه سیدحسین طهرانی نیز درباره روش عرفانی علامه طباطبایی (ره) فرمودهاند که ایشان به کتاب اقبال علی بن طاووس اهمیت بسیار می دادند و آن را سید اهل المراقبه می خواندند؛ زیرا مسلک عرفانی آن بزرگوار، مسلک استاد بی بدیلشان آیةالحق میرزا علی قاضی بود و ایشان در روش تربیت بر مسلک استادشان سیداحمد کربلایی و ایشان نیز بر مسلک استاد خود ملاحسینقلی همدانی را بودهاند که همان معرفت نفس است که ملازم معرفت رب می باشد و از شرایط مهم حصول این معنی مراقبه است که در هر مرحله از مراحل و در هر منزل از منازل باید به تمام معنی الکلمه، حفظ آداب و شرایط آن مرحله و منزل را نمود و گرنه به جای آوردن عبادات و اعمال لازم بدون مراقبه حکم دوا خوردن مریض با عدم پرهیز و استعمال غذاهای مضر است که مفید فایده نخواهد شد(حسینی طهرانی، ص۵۳).

همچنین، از بررسی آثار و سخنان اکثر این بزرگواران استنباط می شود که تقرب به حق و تخلق به صفات جمال و وصول به مقام عندیت میسر نخواهد شد جز از طریق قرب فرایض و قرب نوافل، و مراتب سلوک نیز متناسب با آن تحقق می یابد، چنان که در حدیث قدسی معروف، به آن اشاره گردیده است: «ما تقرب عبدی بشئ احب الی من اداء افترضته علیه، و لا یزال العبد یتقرب الی بالنوافل حتی احبه، فاذا احببته کنت سمعه الذی یسمع به و بصره الذی یبصر به و لسانه الذی ینطق به، فبی یسمع و بی یعقل».

عبدالرحمن جامی در کتاب نقد النصوص در این باره می گوید: «حال از دو امر خالی نیست: یا حق ظاهر است و خلق، باطن، یا خلق ظاهر است و حق، باطن. اگر تجلی اسم «الظاهر» را بود، خلق مختفی و باطن گردد در حق. و حق ظاهر باشد و در این مرتبه بنده سمع و بصر حق گردد، چنان که در تقرب الی الله بالفرائض است و اگر تجلی اسم «الباطن» را باشد، حق در خلق مختفی گردد و خلق ظاهر باشد. در این مرتبه حق سمع و بصر و ید و رجل بنده گردد چنان که در تقرب الی الله بالنوافل است. جامی مقام جمع الجمع یا قاب قوسین را نتیجه این دو قرب می داند و لذا در مثنوی سلسله الذهب می گوید:

نور الدين كاشاني و كتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح

ور کنی این دو قرب را با هم جمع باشی یگانه عالم نقد قربین حاصل تو بود «قاب قوسین» منزل تو بود

نهایت سلوک که با گذشتن از این مقام حاصل می گردد، مقام جمع احدیت یا مرتبه «أو ادني» است كه مرتبه رسول اكرم(ص) است.

> ور به همت کنی بلند روی که مقید به جمع هم نشوی دوران باشدت در این سه مقام بى تقيد به قيد هيچ كدام یا زعالی نهی سوی اعلی سر فرازی به اوج «أو ادنی» این مقام نبی است و آنکه قوی باشد اندر وراثت نبوى

لذا از نظر ایشان مراتب چهارگانه قرب، یا مراتب عشق و ولایت عبارتند از: قرب نوافل، قرب فرايض، مقام جمع الجمع يا مرتبه «قاب قوسين» و مقام جمع احديت یا مرتبه «أو ادنی» (جامی، ص۵۳–۴۶).

بنابراین، آنچه عارف بزرگوار، نورالدین محمد کاشانی، همچون دیگر عارفان رباني با اقتدا به آية كريمة «و لكم في رسول الله اسوة حسنة» و نصب العين قرار دادن حدیث ثقلین، شرط لازم سیر و سلوک می دانند تبعیت از شریعت حقه و تـدبر در آن است. وی بر این اساس، بزرگترین مشکل عصر حاضر را بی توجهی به اسرار و حتی انكار علوم اخروي مي داندو مي گويد: «الا أن قلوب الأنام في هذه الأعصار و الأيام عن تحصيل تينك السعادتين خامدة و أفئدتهم عن الاشتغال بما ينفعهم و لا يضرهم في النشأتين

هامدة بل قلوب اكثرهم لاسرار الدين و علوم الاخرة منكره و عن اقتباس انوار اليقين و المعارف مستنفرة و يفرون من أهليهما فرار الحمار من القسورة»  $(مصفاه | لاشباح و مجلاه | لارواح، صفحه <math>\Lambda$ ).

گفتنی است آنچه از بررسی آثار این بزرگوار، نورالدین اخباری، استنباط میشود این است که هر چند ایشان به دلیل سرسختی ای که در برابر اصولیان آن زمان و تـلاش زیاد در دفاع از حدیث گرایی، معروف به اخباری شده است. ولی در زمره مخالفان جدی تصوف، که حتی گروهی به فسق و انکار مسلمان بودن آنها حکم کردهاند جای نمی گیرد و همچون استاد بزرگوار خویش ملامحسن فیض کاشانی از مدافعان تصوف و عرفان است و در برخی موارد به سخن بزرگان تصوف نیز در آثار خویش استشهاد مي كند از جمله در كتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح در اهميت تفكر بعد از ذكر روايتهايي اين سخن را از جنيد بغدادي نقل مي كند كه گفته است: «اشرف المجالس و اعلاها الجلوس مع الفكرة في ميدان التوحيد و التنسم بنسيم المعرفه و الشرب بكأس المحبه من بحر الوداد و النظر بحسن الظن بالله». ثم قال: «يا لها من مجالس ما اجلها و من شراب ما الذه، طوبي لمن رزقه». همچنين سخنان ابن عربي در بحث معرفت خداوند از نکات برجسته ای است که ایشان به آن استشهاد نمودهاست. این در حالی است كه عده اى از عالمان، رؤساى صوفيه مانند ابوسعيد ابوالخير، محى الدين عربى، حلاج و جنید بغدادی را از دشمنان طایفهٔ شیعه شمرده و آنها را محروم از دین معرفی کرده اند. در شعری که آقا محمدعلی بهبهانی خطاب به رضا علی شاه سروده آمده است:

جنید و سقطی و معروف چون محروم از دینند بود آن هر سه مجرم محرم راز نهان تو همچنین کتابهای زیادی با موضوع «الرد علی الصوفیه» تألیف شده که علامه

١. اشاره به آیه شریفه « کَاآنهُمْ حُمُرٌ مُسْتَثْفِرةٌ فَرَّتْ منْ قَسْوَرَهٔ » (سوره مدثر . آیه ۵۰).

\_

طهرانی در الذریعه آنها را ذکر کرده و محقق معاصر علی دوانی(ره) در مجموعه آثار مفاخر اسلام(۲۳۵/۸–۲۶۵ و ۴۲۰/۹–۵۱۰)، ضمن نقد و بررسی تاریخچه تصوف، در این خصوص ایراد سخن کردهاند. البته بزرگوارانی همچون سید حیدر آملی به دفاع از تصوف حقیقی پرداخته و علت بدبینی بعضی افراد نسبت به فرق صوفیه را اعمال و گفتار آلوده به ریا و تظاهر کسانی که از حقیقت عقاید آنان بی خبرند، دانستهاند و راه خاتمه دادن به اختلاف ها را نیز به درک و فهم ائمه معصومین(ع)منحصر داشتهاند و معتقدند صوفی حقیقی همان عارف شیعی است و شرط حقیقت شیعه و صوفی واقعی اتصاف به مقام جمع یعنی مقام ولایت محمدی است.

## آثار نورالدین محمد مشهور به اخباری

۱- درر بحارالمصطفی، منتخبی از بحارالانوار و مشهور به نورالانوار. این کتاب دارای چند جلد بوده و جزء سوم آن که در امامت است، به طبع رسیده و خود از بهترین منتخبات بحارالانوار است.

۲-ادعیه الکافیه، حاوی هفت مناجات طولانی با قاضی الحاجات و سال تألیف
 آن ۱۱۰۵ ق. است.

۳- *الكلمات النوريه و الآيات السريه* كه بـه فارســـى اســت و در ســال ۱۱۰۵ ق. تأليف گرديده است.

٢- ترجمهٔ حقایق فیض.

۵- تنویرالقلوب: ۱۴ باب دارد و در معنی حکمت و برتری معرفت و کیفیت تحصیل در سال ۱۱۵۶ ق. تألیف شده است.

9- الحقايق القدسيه و الرقائق الانسيه يا حقايق قدس و دقايق امن كه آن را در ربيع الاول سال ١١٠٥ ق. و به نام فرزند خود بهاء الدين محمد تمام كرده و در آن، بيشتر، از صاحب وافي و صدرالمتألهين نقل كرده است.

٧- شرح مفاتيح الشرايع فيض.

۸- مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح، در تفكر و اخلاق و عرفان كه آن را در

سال ۱۱۱۰ ق. تمام کرده و نزدیک ۱۶۵۰۰ سطر دارد.

٩- مستدرك الوافي.

۱۰ مصباح الشيخ، در تسبيح خداي تعالى.

۱۱- تفسير المعين، به عربي و در غايت فصاحت و اختصار با ذكر روايات.

۱۲- تفسیر مبین: که تفسیری به زبان فارسی می باشد.

۱۳- آئينهٔ حق نما، به فارسى، در اسرار علم احكام و شرايع، علم اخلاق، اصول دين و عرفان. اين كتاب منتخب كتاب مصفاة الاشباح بوده و به «آئينهٔ جهان نما» نيز موسوم است.

۱۴- منتخب التصانيف كه تأليفي در نوع خود كم نظير است.

۱۵- روح الارواح و حيات الأشباح، در ادعيه.

۱۶-النخبه، در فقه که آن را همانند نخبهٔ علامه فیض نوشته است.

١٧-/دب الدعاء في فضيلة الدعاء.

۱۸ - دیوان شعر فارسی، که مانند دیوان اشعار عربی او بیشتر در مدایح و مراثی اهل بیت(ع) و توحید و معارف است.

۱۹ *منشئات و مکاتیب*، به فارسی و عربی.

۲۰- *الأدعيه الوارده،* در ذكر ادعيهٔ مأثوره از معصومين(ع) در ايام شـب و روز و هفته و سال.

۲۱- تر جمه حيات فيض.

۲۲- تعلیقه ای بسیار بزرگ بر تفسیر صافی فیض.

۲۳ - رجال.

۲۴- الاحازات.

۲۵- ديوان شعر عربي كه بيشتر در مناقب و مراثي اهل بيت(ع) مي باشد.

75-النوادر، مشتمل بر ۹ باب: باب المواعظ و نصایح و الحکم القدیمه، باب نوادر القصص الغریبه، باب نوادر احوال المشاهیر السالفه و تاریخ ایامهم الخالیه و البلاد المشهوره، نوادر الكلمات الطریفه و جوابهای لطیف، نوادر المكاتبات، نوادر الاشعار العربیه، نوادر الاشعار الفارسیه و نوادر الاشعار و القصائد. این کتاب به فارسی نگارش یافته و مؤلف آن را شهر آشوب یا دهر آشوب نامیده است.

# مختصرى دربارهٔ كتاب گرانقدر «مصفاة الاشبباح و مجلاة الارواح» ا

كتاب عظيم القدر مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح از آثار به جاى مانده از آن بزرگوار است كه آن را در سال ۱۱۱۰ ق. تأليف كرده است. به گزارش صاحب الذريعه اين كتاب به كتاب «تفكر» نيز موسوم است و با نام مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح از آن ياد شده است. علامه شيخ آقابزرگ طهرانی در كتاب الذريعه (۱۲۵/۲۱) آورده است: مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح فی الاخلاق و عجائب الآفاق و يسمی بكتاب «التفكر» ايضاً للشيخ نورالدين بن محمد بن الشاه مرتضی بن محمد مؤمن بـن الـشاه مرتضی كاشانی، ابن ابن اخی الفيض، المعروف بنـور الـدین الاخبـاری كان تلميـذ العلامـه المجلسی.

در كتاب مردان بزرگ كاشان نيز از جمله آثار نورالـدين كاشـانى، كتـاب مصفاة الاشباح في الاخلاق و عجائب الآفاق را ذكر كرده است.

موضوع اصلی این کتاب اهمیت و جایگاه تفکر و تدبر در آفاق و انفس به شیوه و سبک اهل تصوف و عرفان بوده و از جمله آثار کمنظیر در این زمینه محسوب می شود.

ا. نسخه خطی این کتاب در کتابخانه عمومی آیت الله العظمی مرعشی نجفی به شماره ۵۸۰ و همچنین کتابخانه مجلس شورای اسلامی به شماره ۱۱۶۰۱ ، بخش کتب عربی به شماره ۴۹۷۵۲ وجود دارد و تصحیح آن به راهنمایی دکتر مهدی دهباشی و مشاوره دکتر علی شیخ الاسلامی و دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی صورت گرفته است.

مؤلف گرانقدر در مقدمه کتاب در مورد اهمیت و جایگاه تفکر و معرفت در رسیدن به مقامات عالیه انسانی و سعادت بشری به طور مبسوط ایراد سخن کرده و پس از ذکر آیات قرآن و احادیث معصومین(ع) در مورد اهمیت تفکر فرموده است: «لا ریب ان الفکر هو مفتاح الانوار و مبدأ الاستبصار و شبکه العلوم و مصیده المعارف و الفهوم».

مؤلف سپس به مراتب تفکر اشاره کرده که پایین ترین آن تفکر عوام است و حدیث منقول از امام صادق(ع) به این نوع اشاره می کند. امام در جواب کسی که از ایشان پرسید که آن ساعت تفکری که از قیام یک شب بهتر است، چگونه تفکری است، فرمودند «یمر بالخربه او بالدار فیقول این ساکنوک؟ این بانوک؟ ما لک لا تتکلمین؟» (کلینی، ۵۴/۲)؛ زیرا این نوع تفکر موجب یاد خدا و روز قیامت می شود. مرتبه بعدی، تفکر متوسطین است که به رابطه بین بنده و خدا نظر دارد و شامل حسنات و سیئات بندگان و لطف و احسان و حلم و عفو خداوند می شود و بالاترین مرتبه تفکر هم تفکر اولوالالباب است.

## اهمیت تفکر در روایات و آثار عرفا

در اهمیت تفکر در سیر و سلوک انسان، روایات زیادی از حضرات معصومین - صلوات الله علیهم اجمعین - نقل شده و از آن جمله است این حدیث گهربار از قدوه العارفین، حضرت علی(ع) که نصب العین عارفان واصل قرار گرفته و با اقتدا به آن حضرت طریقه تفکر و تأمل را برای وصول به مقصد معتبر و ضروری شمرده اند: «والله ما نزلت آیه الا و قد علمت فیم انزلت و این انزلت، ان ربی وهب لی قلباً عقولاً و لساناً سؤولاً»؛ قسم به خدا هیچ آیه ای نازل نشد مگر این که من می دانم آن آیه در چه موردی و در چه جایی نازل شده است. همانا پروردگار من قلبی اندیشنده و زبانی پر سش کننده به من بخشیده است.

در این حدیث شریف عبارت «قلب عقول» عبارت بدیع و کم سابقهای است

که حضرت بر آن تأکید کرده و فاصله میان قلب و عقل را از میان برداشته است. همچنین، در حدیث شریف «نبه بالتفکر قلبک و جاف عن اللیل و اتق الله ربک» (کلینی، ۵۲/۲) که امام صادق به نقل از حضرت علی(ع) بیان فرموده، و حضرت امام (ره) در کتاب چهل حدیث آن را تشریح نموده اند، تنبه و آگاهی قلب در گروی تفکر معرفی شده است. در خطبه دویست و سیزده نهج البلاغه نیز علی(ع) از بندگانی نام می برد که خداوند متعال در اندیشه هایشان با آنان راز گفته و در حقیقت عقلهایشان با آنان سخن می فرماید: «...و ما برح لله، عزت آلاؤه، فی البرهه بعد البرهه و فی ازمان الفترات عباد ناجاههم فی فکرهم و کلمهم فی ذات عقولهم...» (نهج البلاغه، خطبه ۱۲۳). امام معرفت خداوند را تنها راه به سوی معرفت حق معرفی می کند از خداوند مسئلت رمین از خاص ترین عارفان، صالح ترین و خالص ترین بندگان و صادق می دارد که او را از خاص ترین عارفان، صالح ترین و خالص ترین بندگان و صادق ترین مطبعانی قرار دهد که اولین وصفشان این است که در آشیانه های افکار جای گرفته اند: «الهی فاجعلنا من الذین ترسخت اشجار الشوق الیک فی حدائق صدورهم و اخذت لوعة محبتک بمجامع قلوبهم فهم الی اوکار الافکار یأوون و فی ریاض القرب و المکاشفة یر تعون...».

در آثار به جا مانده از عارفان از باب نمونه، در کتاب منازل السائرین خواجه عبدالله انصاری که در عالم علم و نظر عرفان اسلامی کم نظیر و همچون گوهری درخشان، دیده و دل شیفتگان سیر و سلوک عرفانی را روشن کرده است و دارای ده بخش است و هر بخش آن به ده منزل اختصاص دارد تفکر منزل پنجم از بخش اول، بدایات، شمرده شده و خواجه آن را چنین تعریف کرده است: «اعلم آن التفکر تلمس البصیرة لاستدراک البغیة و هو علی ثلاثة انواع: فکرة فی عین التوحید و فکرة فی لطایف الصنعة و فکرة فی معانی الاعمال و الافعال».

لذا در نزد این عارف، تفکر به معنای کوشش خرد برای وصول به مطلوب یعنی

همان قرب حق است و بر سه نوع: یک نوع مردود و دو نوع مقبول و پسندیده. تفکر نوع اول، تفکر در ذات الهی است که به انکار و جحود منجر می شود و برای رهایی از آن سه راه وجود دارد: شناخت ناتوانی خرد و نومیدی از رسیدن به نهایت ذات و درآویختن به ریسمان تعظیم.

دو نوع اندیشه مقبول نیز عبارتند از: ۱- اندیشه در لطافت آفرینش الهی که چونان آبی است که کشت حکمت را سیراب می کند و به سه چیز می توان به آن رسید: خوش بینی در اساس نعمت، اجابت داعیان اشارت و رهایی از بند شهوت.

۲- اندیشه در مراتب اعمال و احوال که متوقف بر سه چیز است: استصحاب علم (دانش خواهی مدام و همخوانی عمل با علم)، ناچیز شماری مرسومات و شناخت مواضع غیرت(شیخ الاسلامی، ص۹۵-۸۱).

شیخ محمود شبستری در کتاب گلشن راز پس از ذکر مقدمه و بیان سبب تألیف کتاب، بحث خود را با پرسشی دربارهٔ تفکر آغاز کرده است:

نخست از فکر خویشم در تحیّر چه چیز است آنکه گویندش تفکر

چنان که شیخ محمد لاهیجی در کتاب مفاتیح الاعجاز آورده اهمیت و وجوب معرفت تفکر از نظر این عارف بدان سبب است که معرفت خداوند موقوف علیه آن است؛ زیرا در نزد اهل تحقیق مقرر است که اول چیزی که بر بنده مکلف واجب شود معرفت الله است که اصل جمیع معارف یقینیه و عقاید دینی است و وجوب تمام واجبات شرعیه بر این اصل متفرع می گردد و طریق معرفت اگر چه از روی جزویت لاینحصر است که «الطرق الی الله بعدد انفاس الخلایق»، اما از روی کلیت منحصر به دو قسم استدلالی و کشفی است. استدلالی طلب دلیل است از مصنوع به صانع، و کشف رفع حجاب مصنوع است از جمال صانع، و این هر دو طریق معبر به فکر است؛ چه،

فکر سیر از ظاهر به باطن و از صورت به معنی است. لذا معرفت تفکر از آن جهت که موقوف علیه معرفت الله است واجب است(لاهیجی، ص۴۹). ایشان پس از بیان این پرسش، تفکر را این گونه تعریف می کند:

تفكر رفتن از باطل سوى حق بهجزو اندر بديدن كل مطلق

لاهیجی سپس اهمیت و اقسام تفکر را در بیش از دویست بیت به طور بدیع و بی نظیر توضیح می دهد و در نهایت تحیر را نتیجه تفکر می شمرد:

چه انجام تفکر شد تحیر بدین جا ختم شد بحث تفکر

(همو، ۷۲۷–۷۲۷).

همچنین، میرزا جواد ملکی تبریزی در کتاب اسرار الصلوه بعد از ذکر تعقیبات نماز و بیان اذکار و اوراد منقول در این باره فرموده است: «افضل از همه اینها تفکر است». او سپس انواع و مراتب تفکر را می شمرد و آن را بهتر از عمل معرفی می کند و در سر این نکته می فرماید: «سر این که تفکر بهتر از عمل دانسته شده این است که حقیقت تفکر همان ذکر و یادآوری است و این امر سبب زیادی معرفت و محبت می شود؛ زیرا فکر کلید معرفت است و معرفت سبب آشکار شدن معروف و شهود آن می شود… و گرچه ذکر هم باعث محبت و دوستی می گردد، ولی فرق بین این دو محبت، همچون فرق بین خبر و دیدن است؛ چرا که فکر مفتاح کشف و شهود است و این از ذکر بر نمی آید» (ص۴۵۲-۴۵۳).

حضرت امام خمینی (ره) نیز در کتاب شریف چهل حایث در شرح حادیث دوازدهم، در بیان فضیلت تفکر فرموده است: «تفکر مفتاح ابواب معارف و کلید خرائن کمالات و علوم است، و مقدمهٔ لازمهٔ حتمیهٔ سلوک انسانیت است». امام سپس تفکر در ذات حق را به تفکر ممنوع و مرغوب تقسیم کرده و تفکر ممنوع را تفکر در اکتناه ذات و کیفیت آن برشمرده و تفکر و نظر در ذات برای اثبات وجود و توحید و تنزیه و تقدیس آن را غایت ارسال انبیا و آمال عرفا معرفی کرده و حدیث شریف «لا تتفکروا

فی ذات الله» را شرح داده است. امام همچنین اقسام دیگر تفکر را، تفکر در مصنوعات و لطایف و اتقان آنها به قدر طاقت بشری، تفکر در احوال نفس، تفکر در عالم ملک که نتیجه آن زهد است دانسته و به شرح آنها پرداخته است (ص۲۰۲-۱۸۹).

شیخ شهاب الدین سهروردی نیز هر چند اساس حکمت اشراق را علم تجردی و دانش شهودی می داند ولی بر برهان تأکید فراوان می نهد و آن را معیار امور معرفی می کند و می گوید: «و لا تقلدونی و غیری فالمعیار هو البرهان» (ص۱۲۱).

استاد بزرگوار جناب آقای دکتر دینانی هم در کتاب دفتر عقل و آیت عشق به تشریح این موضوع پرداخته و پس از بیان قلمرو فلسفه و حریم عرفا به طور مبسوط و مستند بیان داشته که نه تنها برخی از عرفا تفکر را یک مقام دانسته اند، بلکه از نوعی از تصوف و عرفان عقلی نیز یاد کرده اند که از طریق تأمل و تفکر حاصل میآید (ص۱۲۴–۱۱۲).

گفتنی است عرفا با توجه به حدیث شریف «اول ما خلق الله العقل» و حدیث «اول ما خلق الله نوری»، حقیقت عقل را حقیقت محمدیه الهیه می دانند که رویی به سوی حق تعالی دارد و به این اعتبار به آن عقل می گویند؛ زیرا عقل به معنای منع است و عقل حجاب خدا است که مردم را از حریم او دور می کند تا چیزی را که لایق عزت و جلال روی گرامیاش نیست نیاورد. لذا عقل مرتبه ای از وجود به اعتبار تنزل به عالم کثرت به عنوان آلیت است و آن اسم الله و اولین موجودی است که خداوند خلق کرده و در عرض وی موجودی نیست (همدانی درودآبادی، ص۱۲۹–۱۲۷). همچنین، شیخ اکبر محی الدین عربی در کتاب کبیر فتوحات مکیه، برای عقل دو حیثیت قائل شده است: یکی حیثیت تفکر و اندیشیدن و دیگری حیثیت قبول و پذیرش. وی معتقداست عقل از آن جهت که می اندیشد و تفکر می کند حد معین دارد و از آن حد نمی تواند تجاوز کند. ولی همین عقل از آن جهت که قابل و پذیرنده است حد یقف نداشته و نمی توان اندازه سیر آن را تعیین کرد (ابراهیمی دینانی، ص ۷۷).

#### مباحث كتاب

علامه نورالدين در مقدمه كتاب بعد از ذكر تاريخچه مختصرى در مورد تأليفهاى گرانبهاى موجود در اين باب و اهميت توجه به شريعت حقه، در سبب تأليف كتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح مى فرمايد: «فرأيت ان اؤلف كتاباً متضمنا لمجارى الفكر فى الحكم و الاسرار المخزونه تحت أوامر الله و نواهيه و فى الأضواء و ألانوار المشرقة من شمس سماء عظمة الله و تعاليه و مشتملاً من اخبار الائمة الاطهار سلام الله عليهم و من كلمات اماثل العلماء الكرام و افادات افاضل الحكماء العظام فى الحكم و المنافع المدرجة فى الشريعة المقدسة و الفوائد و المصالح المودعة فى معرفة الله و افعاله الحكمة و فى ترغيب العاملين الى اقتناء الباقيات الصالحات و تشويق السالكين الى نيل رفيع الدرجات على ما يحيى الاشباح و يصفيها و يروح الارواح و يجليها بعبارة رائقة تشير الى أسرار أعمال المتقين و اشارات شائقة تهدى الى انوار علوم الأولين و الاخرين» (ص ٨).

گفتنی است هر چند علامه نورالدین محمد از آثار اساتید خود بهره مند گردیده است، ولی بیشترین تأثیر را از عموی پدر خویش، عارف کامل ملامحسن فیض کاشانی برده است با بررسی آثار اساتید بزرگوار ایشان می توان گفت: در اختصاص به موضوع سیر و سلوک بر مبنای تأمل و تفکر، تألیف این کتاب در نوع خود کم نظیر است و اینک به اختصار به نکته هایی چند از آن اشاره می شود: اهمیت تعقل و تفکر در سیر و سلوک پیوند و یگانگی عرفان نظری و عملی در سراسر کتاب، تأکید بر شریعت در سیر و سلوک و تبیین اسرار آن، عروه الوثقی دانستن علم و معرفت نه عمل و طاعت در تقرب به خداوند، و جهل شمردن شرک و کفر.

همچنین، جامعیت کتاب (استفاده از مباحث عرفانی، کلامی، اخلاقی، فلسفی) و شمول و فراگیر بودن آن سبب می شود هر کس در هر مرتبه فکری و روحی بتواند از آن بهره بگیرد.

این کتاب دارای چهار فن است، هر فن دارای ابواب و هر باب دارای فصول. هر فصل نیز از چند وصل تشکیل شده است. در هر فن پیرامون تفکر و مباحث مربوط به آن به بهترین نحو ایراد سخن شده و شیوه سلوک و رهایی از حضیض فرش تا رسیدن به مقام منیع عرش فراروی جویندگان حقیقت و طالبان مقام قرب و عندیت قرار گرفته است. ایشان در مورد مطالب کتاب گوید: «و لما کان مطالب هذه الکتاب منقسماً الی مجاری الفکر فی الطاعات المتعلقة بالعباد و هی تنقسم الی اسرار علم الشرایع و علم الاخلاق و الی مسارح الفکر فی المعارف المرتبطة بملهم الرشاد و هی تنقسم الی انوار النظر فی معرفة الله و ملئکته و کتبه و رسله و الیوم الاخر و النظر فی افعاله سبحانه و ملکه و ملکوته لاجرم افتن مقاصد الکتاب فی اربعه فنون ذوات شجون» (صفحه ۹).

در این مختصر سعی خواهد شد مطالب عمده هر فن به اجمال مورد بررسی قرار گیرد.

فن اول کتاب شامل ۱۵ باب است: که در باب اول معنی شرع و حقیقت آن و هدف از وضع تکالیف شرعی از سوی شارع مقدس و ضرورت معرفت نسبت به آنها در سیر و سلوک انسان، توضیح داده شده و در اهمیت و مراتب عبادات بر ایس مطلب تأکید شده که آن طاعت و عبادتی افضل است که موجب معرفت خداوند گردد، و در برابر، بزرگترین معاصی آن معصیتی است که ابواب معرفت را بر انسان ببندد. چنین است که فرمودهاند: «فاذا کان معرفه الله هی الغایة القصوی و الثمرة العلیا افضل الطاعات ما یفتح باب معرفة الله ثم ما یفتح حیوة النفوس ثم ما یفتح باب المعایش التی بها حیوة النفوس و حصل ما هذا ان اکبر المعاصی ما یسلاً الباب الاول ثم الثانی ثم الثالث» (صفحه ۱۴).

در بخش دیگر از ایس باب وجوب متابعت از شریعت و اقتدا به رسول اکرم(ص) در همه امور تأکید شده و اسرار این مهم به طور مبسوط توضیح داده شده است.

موضوع باب دوم این فن، نیت و اخلاص است مصنف (ره) در آن حقیقت نیت را متناسب با معرفت می داند و حضور نیت را شرط اول در سلوک معرفی می کند و می گوید: «فحقیقة النیة هی الارادة الباعثة للقدرة المنبعثة عن المعرفة».

باب سوم از این فن به طهارت و نظافت و اسرار نهفته در آن و اقسام طهارت و شرط لازمه سلوک اختصاص یافته است.

اسرار و اهمیت نماز در باب چهارم به طور مبسوط مورد بحث واقع شده است و از این رو این باب از منابع کم نظیر در این موضوع است. همچنین در این باب از معانی باطنی نماز که حقیقت نماز به آن بستگی دارد، حضور قلب، تفهم، تعظیم، هیبت، رجاء و حیاء یاد شده و به شرح و اسباب تحصیل آنها پرداخته شده است و در ادامه اسرار مودعه در تمام اجزاء نماز از مقدمات، مستحبات، واجبات گرفته تا نمازهای واجب و مستحب توضیح داده شده است. دعا و ذکر، اقسام ذکر و مراتب ذکر و ذاکر، تلاوت و تدبر در قرآن در این باب مورد بررسی قرار گرفته و مصنف(ره) برای تالی قرآن رعایت ده امر باطنی را ضروری دانسته و به شرح و چگونگی تخلق به آنها پرداخته است.

اسرار زکات و روزه و درجات آن در باب هفتم و هشتم و فلسفه حج و مناسک آن و همچنین فضیلت زیارت مشاهد شریفه معصومین علیهم السلام در باب نهم این فن بررسی شده است.

باب دهم با حديث «التوبه حبل الله و مدد عنايته و لابد للعبد من مداومة التوبة على كل حال» (مصباح الشريعة، ص٩٧) شروع شده و مؤلف درباره حقيقت و اقسام و مراتب آن فرموده است: «كل فرقه من العباد لهم توبة، فتوبة الانبياء من اضطراب السر و توبة الاولياء من تلوين الخطرات و توبة الاصفياء من التنفيس و توبة الخاص من الاشتغال بغيرالله و توبه العام من الذنوب و لكل واحد منهم معرفه و علم في اصل توبته» (صفحه ١٠٧٧).

خواجه عبدالله انصاری در منازل السائرین توبه را دومین منزل از منازل سلوک معرفی کرده و به بیان شروط و حقیقت و اسرار حقیقت توبه و لطائف آن پرداخته و در نهایت اقسام توبه را سه نوع شمرده است: «فتوبـة العامـه لاسـتکثار الطـاعـة... و تـوبـة الاوساط من استقلال المعصیة... و توبة الخاصة من تضییع الوقت» (انصاری، باب دوم).

حضرت امام خمینی (ره) نیز در شرح حدیث هفدهم از کتاب چهل حدیث در این مورد فرموده است: «بدان که برای توبه حقایق و لطایف و سرایری است و از برای هر یک از اهل سلوک الی الله توبه خاصی است که مختص به مقام خودشان است و چون از آن مقامات ما را حظ ونصیبی نیست، اشتغال به آن تفصیل چندان مناسب با این اوراق نیست» (امام خمینی، شرح چهل حدیث، ص۲۸۳).

اهمیت و آثار رزق و روزی حلال در سعادت انسان، برادری و الفت میان مؤمنان، یاد مرگ و کوتاه کردن آرزوها و علت غفلت از مرگ، مرابطه و مراقبهٔ از نفس و ضرورت مشارطه، محاسبه، معاتبه در ابواب دیگر از این فن تشریح گردیده و گوشهای از اسرار نهفته در آنها بیان گردیده است. مصنف بزرگوار با استناد به آیه ۲۰۰ از سوره آل عمران «یا ایها الذین امنوا اصبروا و صابروا و رابطوا» فرموده است: «فظهر ان کل حساب فبعد مشارطة و مراقبة و یتبعه مجاهدة و معاتبة و هذه خمسة امور وقع التعبیر فی القرآن بالمرابطة». مؤلف سپس به شرح و تفصیل آنها پرداخته وضرورت توجه سالک به این امور را گوشزد کرده است. مصنف(ره) در آخرین باب به ذکر گوشه ای از اسرار بعضی احکام وارد در شرع مقدس از واجبات و محرمات و فلسفه بعضی از حدود الهی اشاره کرده است.

در این فن با توجه به آیات قرآن و اخبار رسیده از معصومین(ع)و سخنان بزرگان عرفان به بیان اسرار نهفته در احکام و شرایع و شیوه سلوک در طریقتی که باطن شریعت است و تنها صراطی است که انسان را به حقیقت محض (هوالحق) واصل می سازد، اشاره شده است.

در مقدمه فن دوم، حقیقت نفس مورد بررسی قرار گرفته و توضیح داده شده که نفس جوهری لطیف، شریف و ملکوتی است که بدن را به خدمت خود گرفتـه اسـت و به همین سبب در این بدن دو دسته جنود وجود دارد که جنود جسمانی، اعضاء و جنود رحماني، قواي او هستند و نفس با توجه بـ ه حالات مختلف بـ ه اوصاف و نامهاي متفاوتی چون روح، قلب، عقل و یا مطمئنه، لوامه و اماره متصف می شود. گفتنی است درباره حقیقت نفس و مراتب آن چندین نظر وجود دارد: حـاج ملاهـادی سـبزواری در حاشيه اسفار، مراتب هفتگانه را به ترتيب اين گونه شمرده است: نفس، قلب، عقل، روح، سر، خفی، اخفی. مرحوم شاه آبادی مرتبه عقل را پیش از قلب می داند و صدرالمتألهين قائل به مرحله طبع، نفس، قلب، عقل، روح، سر، خفي است. وي همچنین نفس انسانی را به سر و علن و هر یک را به ظاهر و باطن تقسیم می کند که می تواند چهار مرتبه برای نفس محسوب گردد. او در شواهد الربوبیه، (ص ۲۰۲-٢٠٧) براي عقل چهار مرحله برشمردهاست: عقل هيولاني، عقل بالملكه، عقل بالفعل، عقل بالمستفاد. ابن سينا قواي نفس را به نفس نباتي، نفس حيواني و نفس انساني تقسيم كرده و نفس نباتي را به غاذيه، ناميه، مولده و نفس حيواني را بـه محركـه و مدرکه، و نفس انسانی را به عالمه یا عقل نظری و عامله یا عقل عملی تقسیم کرده و آن چهار مرتبه از عقل را از مراتب عقل نظری برشمرده است. از نظر فارابی قوای نفس شامل قوه منمیه، قوای محرکه یا نزوعیه (شوقیه) و قوای مدرکه و قوای مدرکه نیـز در برگیرنده قوه حساسه، متخیله، واهمه، ذاکره یا حافظه و قوه ناطقه است. از نظر وی قوه ناطقه به عقل نظری و عقل عملی تقسیم می شود، عقل نظری دارای سه مرتبه است: عقل هیولانی، عقل بالفعل و عقل مستفاد. گروهی نیـز ملک، بـرزخ و عقـل را مراتـب نفس شمرده اند. حضرت امام خمینی (ره) در شرح چهل حدیث (حدیث اول) برای نفس سه مقام و مرتبه قائل شده و از نظر ایشان مقام اول ملک و ظاهر و دنیای نفس

است، مقام دوم باطن و ملکوت نفس و مقام سوم، مقام عقل. هر یک از مقامات و درجات آن هم جنودی رحمانی و هم جنودی شیطانی دارند(ص۳۳).

در بخش دیگر از این فن برای ترکیب خلقت انسان از چهار صفت ربانی، شیطانی، سبعی و بهیمی یاد شده و سپس آثار و نشانه ها و چگونگی متصف شدن به هر یک توضیح داده شده است. در این فن ضرورت تفکر در اسرار و صفاتی که موجب هلاکت انسان شده و همچنین چگونگی نجات از رذایل اخلاقی و ضرورت تزکیه نفس و تهذیب آن و نتایج حاصل از تحلیه نفس و تزئین (تجلیه) آن به فضایل اخلاقی و آثار حاصل از رعایت عدل در همه صفات به سالک یادآور می گردد و اهمیت تلاش و کوشش از منحرف شدن در صراط مستقیم و سقوط در افراط و تفریط را گوشزد می کند و چگونگی آراسته شدن نفس به اخلاق الهی و عینیت بخشیدن به کریمه «تخلقوا باخلاق الله» و رسیدن لقای حق را تشریح می کند.

این فن دارای ۱۰ باب است که در آن پیرامون شکم و فرج و زبان، غضب و کینه و حسد، ریا و عجب و کبر، حب دنیا و مذمت آن، انواع فتنه ها و راه رهایی از آنها و جایگاه دنیا در رسیدن انسان به اهداف عالی، صبر و اقسام آن برای سلوک انسان، مقام رضا و شکر و بیان مراتب آن و چگونگی تحصیل آن، حقیقت خوف و رجاء، اقسام محبت و انس و بیان اوصاف محبین و این که معرفت الهی، عالیترین لذت است، پرداخته شده و مقام و مراتب یقین و توکل و سپس صداقت و امانت به بهترین نحو توضیح داده شده است.

فن سوم این کتاب با آیه شریفه «شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلا هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ» (اَل عمران/۱۸) و « إِنَّمَا يَحْشَي اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ » (فاطر/ ۲۸) و آیات دیگر در مورد فضیلت علم شروع می شود و سپس به احادیث معصومان(ع) در مورد اهمیت و شرافت علم مزین می گردد. در این فن مباحث اعتقادی و نظری به شیوه نقل و عقل و شهود (کلامی، فلسفی، عرفانی) تشریح شده و به فضیلت علم و اقسام آن و همچنین

اسرار و رموزی که در پرداختن به کسب علوم حقیقی و معارف عقلی و تفکر در آنها و جود دارد اشاره شده و چگونگی وصول به حقایق هستی و رؤیت آنها و رسیدن به مقام یقین فراروی سالک قرار گرفته است.

در مقدمه این فن پس از ذکر اهمیت و اقسام علم این نکته بررسی می گردد که علم از اموری است که مطلوب بالذات است و علم و عمل دو گوهری هستند که هدف اصلی ارسال رسل و انزال کتب بودهاند و مهم ترین عامل در تقرب انسان به خداوند علم و معرفت است نه عمل و طاعت صرف. لذا کسب حکمت و معرفت سرچشمه سعادت و بالاترین نیکی برای انسان و جهل نیز ریشه تمام شقاوت ها و عقوبات است.

«اذا نظرت الى العلم رأيته لذيذاً فى نفسه فيكون مطلوباً لذاته و وجدته وسيلة الى سعادة الدنيا و الاخرة و ذريعة الى القرب من الله فانه لا يتوصل اليهما الا به و اعظم الاشياء رتبة فى حق الادمى السعادة الابدية و القرب من الله و افضل الاشياء ما هو وسيله اليهما الا بالعلم و العمل و لا يتوصل الى العمل ايضاً الا بالعلم بكيفيه العمل فاصل السعادة فى الدنيا و الاخره هو العلم» (مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح ، ٢٠١).

مصنف (ره) پس از ذکر شرافت و اهمیت علم، به تقسیم علوم پرداخته و فرموده: علم بر دو نوع است: «علم یقصد لذاته و علم یقصد للعمل». او سپس درباره علم نوع اول می فرماید: این نوع علم نوری است که در قلب ظاهر شده و موجب شرح صدر می گردد و به وسیله آن غیب مشهود عالم می شود و نتیجه آن تحمل بلایا و حفظ سر است و علامت آن نیز تجافی از دار غرور و بازگشت به دار خلود. این نوع علم با فضیلت ترین مرتبه و مقصد نهایی به شمار می رود. اما قسم دوم علم که در آن هدف عمل است، اعمال ظاهری و باطنی را شامل شده و هدف از آن رسیدن به نوری است که نتیجه علم نوع اول بود و علم فقه و شریعت و علم اخلاق از این نوع هستند. ایشان با ذکر حدیث «من عمل علی غیر علم کان ما یفسد اکثر مما یصلح»

(کلینی، ۴۴/۱) می فرماید: اصلاح و تطهیر قلب با عبادات و تصفیه نفس و تهذیب آن هرگز مقصود بالذات نیست، بلکه مطلوب، کشف معارف حقیقی از علم به خدا و ملائکه و پیامبران و روز آخرت است.

مؤلف در مورد اهمیت معرفت به خداوند می فرماید: چنان که همه عالم در خدمت حکیم الهی و عالم ربانی است و هستی خود را مرهون وجود او می داند و حکیم ربانی از سوی خداوند بر همه آنها ریاست و مهتری دارد، خواه خلق او را بشناسند و اطاعت کنند و خواه او را انکار کنند و با او در ستیز باشند، همه علوم و معارف نیز در خدمت علم به خداوند و همچون بندگان و خادمان علم الهی هستند. مؤلف همچنین، با تقسیم بندی عوالم به عالم حس و دنیا، عالم غیب و عقبی، عالم قدس و مأوی می فرماید: مسافران نیز سه دسته اند: گروهی مسافر دنیا هستند و سرمایه آنها ثروت و مال و سود آنها معصیت و پشیمانی است. گروه دوم مسافر آخرتند و سرمایه آنها عبادت و سودشان بهشت است. گروه سوم هم مسافر الی الله هستند و سرمایه آنها عبادت و سودشان بهشت است. گروه سوم هم مسافر الی الله هستند و سرمایه آی جز معرفت ندارند و سود آنها لقاء الله است. لذا می فرماید: «اعلم ان المعرفة اصل کل سعادة و الجهل اس کل شقاوه، فان السعادهٔ کیل نشأة و عالم هو الشعور بما فیه».

مصنف سپس با تقسیم بندی علم به علم وراثت و دراست می گوید: علمی که عامل اصلی سعادت انسان محسوب می شود. علم وراثت است نه علم دراست. لذا بین معقولات و حکمت الهی تفاوتی اساسی وجود دارد و حکمت الهی هنگام تجلی صفات احدیت حق بر قلب انبیا و اولیا وارد شده و از طریق الهام الهی حقایق بر آنها آشکار می گردد. مصنف(ره) در کیفیت بهره مندی از حکمت و الهامهای الهی به اجتبا و هدایت اشاره می کند و می فرماید: اجتبای الهی مخصوص انبیا و اولیا بوده و هدایت مخصوص علما و حکما. شرط بهره مندی از آن تطهیر قلب است و صاحب این علم بعد از انبیا و اولیا کسی جز مؤمن ممتحن نیست و اصطلاح «مجذوب سالک» و «سالک

مجذوب» در عرفان نيز به همين تعبير اشاره دارد. همچنين، سعدالدين فرغاني در مقدمه منتهی المدارک (شرح عربی خود بر تائیه ابن فارض) مراتب قرب را در چهار مرتبه منحصر مي دانند: مرتبه محبت، مرتبه توحيد، مرتبه معرفت و مرتبه تحقيق و تحقق. وی مراتب قرب را علت غایی سیر و سلوک و رفع موانع و حجب معرفی می کند و می گوید: این تقرب یا از طریق عنایت و جذبه صورت می گیرد و یا از طریق هـدایت و سلوک که منحصر در چهار مرتبه مذکور است. از این رو می فرماید: مرتبه محبت که از طریق جذبه (اجتباء) صورت می گیرد همان قرب فرایض است «ما تقرب عبدی بشي احب الي من اداء ما افترضته عليه» و أن محبتي كه از طريق هدايت و سلوك نصيب سالك مي شود، همان قرب نوافل است « و لا يزال العبـد يتقـرب الـي بالنوافـل حتى احبه». ايشان درباره مراتب ديگر قرب فرموده است: «الثانيه: رتبة التوحيد المبنية على الاولى، المشار اليها بقوله: فاذا احببته كنت سمعه و بصره و لسانه. الثالثه: رتبه المعرفة المبية على الثانية، المعبر عنها بقوله: فبي يسمع و بي يبصر و بي يعقل، المعبر عنها في لسان القوم بمقام البقاء و الجمع و الحقيقه. الرابعه: رتبه التحقيق، و هي رتبة الخلافه من وجه و الكمال من جميع الوجوه المشتملة هذة الرتبة الـرابعـة على الجميع، الجامعة بين البداية و النهاية و احكامها و احكام مقام الجمع و التفرقة، و الوحدة و الكثرة، و الحقية و الخلقية، و القيد و الاطلاق... ».

مصنف (ره) در ادامه به این که کفر نوعی از جهل است و محبت و دلسبتگی به دنیا با کفر تلازم دارد، اشاره کرده و بر این مبنا گفته است: اکثر کسانی که ظاهراً مسلمان هستند در حقیقت و باطن اهل کفر و شرکند. مؤلف از این روی می گوید:

«اعلم ان الكفر الذى هو منشأ العذاب اليم الشديد ضرب من الجهل اعنى المركب مع الاعتقاد المشفوع لاستكبار و العناد، لا مجرد الجهل و لذلك وصف الله اولئك لكافرين بمحبه الدنيا» (ص٢١٢).

گفتنی است که به چند مورد از آن اشاره می شود. خداوند متعال در سوره یوسف پس از آنکه است که به چند مورد از آن اشاره می شود. خداوند متعال در سوره یوسف پس از آنکه به حبیب خود می فرماید: هر چند جهد و رغبت و اصرار کنی بیشتر مردم ایمان نمی آورند، در آیه ۱۰۶۶ از همین سوره این حقیقت را بیان می دارد که اکثر کسانی که مدعی ایمان هستند مشرکند « و ما یومن اکثرهم بالله الا و هم مشرکون». خداوند در سوره انعام آیه ۷۰ هم به پیامبر(ص) امر می کند «و ذرالذین اتخذوا دینهم لعباً و لهواً و غرتهم الحیوة الدنیا». همچنین صادق آل محمد(ص) در کلام موجز خود فرمود: «زمانی که خاتم ما بر می خیزد امر جدیدی می آورد، چنان که پیامبر اسلام امر جدیدی آورد». این سخن حضرت علی(ع) هم که فرمود: «یأتی علی الناس زمان لا یبقی فیهم من الین سخن حضرت علی(ع) هم که فرمود: «یأتی علی الناس زمان لا یبقی فیهم من الفران الا رسمه و من الاسلام الا اسمه و مساجدهم یومئذ عامره من البناء خراب من الهدی...» (نهج البلاغه، ص ۵۴۰) بیانگر این حقیقت و تذکر و هشداری برای هر خردمند بصیر است.

لذا آنچه در بین شرایع آسمانی مشهود است و متأسفانه بیشترین ضربه ها را بر این شریعتها وارد آورده این است که فلسفه وجودی شریعتها شناخته نشده و اکثر پیروان این شرایع دین و شریعت را وسیله ای برای رسیدن به اهداف فرضی خود قرار داده اند. و لذا می بینیم هرگاه شریعت را با اغراض خویش ناسازگار دیدهاند، یا به انکار آن دست زده و یا در گروه مخالفان قرار گرفته اند. «قال الحسین بین علی (ع): الناس عبیدالدنیا و الدین لعق علی السنتهم یحوطونه ما درت معایشهم فاذا محصوا بالبلاء قل الدیانون».

فرمایش عارف ربانی حاج شیخ حسنعلی نخودکی اصفهانی در تفسیر سوره حمد در این باب قابل تأمل است. ایشان پس از ذکر اقوال در مورد «انعمت علیهم» و «مغضوبین» و «ضالین» می فرماید: به نظر حقیر، همین اهل شریعت مقدسه، یعنی

١. اذا قام القائم(ع) جاء بامر جديد كما دعا رسول الله(ص) في بدو الاسلام الى امر جديد (الارشاد، ٣٨٤/٢).

\_

شیعیان اثنی عشری سه دسته اند: یک دسته برای تحصیل دنیا عمل می کنند و غرضشان از نماز و روزه و خمس و حج، تحصیل دنیا است و می خواهند خود را نزد مردم مقدس جلوه دهند و از این راه بهره ای ببرند. اینان همان «مغضوبین» هستند، دسته ای دیگر اهل آخرتند. آنان دنیا را نمی خواهند. اما غرضشان از عبادت تحصیل حور و قصور و خلاصی از آتش جهنم است. اینان همان «ضالین» هستند. دسته دیگر هستند که طالب خدایند و غرضشان از عبادت قرب به خداوند و معرفت حق جل جلاله است و اینان همان «انعمت علیهم» هستند. مصنف (ره) پس از توضیح این مطلب محبت و دلبستگی به دنیا را منشأ کفر معرفی می کند و در نتیجه می گوید: «فظهر ان محبه الدنیا منشأ الکفر و الاحتجاب و مادهٔ الشقاوه و العذاب و ان بناء التنعم فی الاخرة و الحیوة الدائمة علی العلم و المعرفة» (ص۲۱۳).

مصنف (قدس سره) در مورد زهد در دنيا و تقواى الهى به لطيفه اى زيبا و قابل تأمل اشاره كرده است و آن، اين كه اولاً هدف از زهد و تقوى و ساير عبادات، اعداد نفس براى پذيرش حكمت و معرفت است و ثانياً زهد در دنيا اصلاً معنا ندارد و مؤلف مى گويد: «ان الزهد فى الدنيا على اى وجه كان لا شئ محض، لكون الدنيا لا شيئاً محضاً و العاقل لا يزهد فى اللا شئ». لذا توصيه ايشان زهد از عالم آخرت و زهد از زهد است: «فمن اراد ان يعرف عظمة الله و عظمة اسمائها الحسنى التى يكون عالم الاخرة ضلالها و هذا العالم ظلال ظلالها يجد من الله نصيباً اكثر و حظاً اوفر فليزهد فى الاخره و ليزهد عن الزهد فيها ايضاً حتى يخوض لجة الوصول »(ص٢١٤).

مؤلف گرانقدر پس از بیان این مقدمه به این نکته اساسی در شریعت اشاره کرده است که مخاطب جمهور مردم در هدایت و تبلیغ، ظواهر شرع است و اسرار شریعت بر آنها مکشوف نیست و پی بردن به اسرار احکام و شرایع متناسب با مرتبه وجودی و معرفت هر انسان است. مؤلف سپس به ذکر علت کتمان اسرار از عوام می پردازد و به مباحث اصلی این فن وارد می شود.

این فن دارای ۵ باب است: مؤلف در باب اول تحت عنوان «العلم بالله تعالی» به وجوب معرفت خداوند و عجز معرفت ذات و ممنوعیت تفکر در ذات حق اشاره کرده است. در این باره شیخ اکبر محی الدین عربی در فصوص الحکم در فص محمدی گوید: «معرفة الانسان بنفسه مقدمة علی معرفته بربه، فان معرفته بربه نتیجة عن معرفته بنفسه. لذلک قال علیه السلام: من عرف نفسه فقد عرف ربه. فان شئت قلت بمنع المعرفة فی هذا الخبر و العجز عن الوصول فانه سابغ فیه، و ان شئت بثبوت المعرفة فالاول ان تعرف ان نفسک لا تعرفها فلا تعرف ربک و الثانی ان تعرفها فتعرف ربک». علامه حسن زاده آملی در کتاب ممل الهمم (ص۹۹۹) در توضیح این سخن گفته است: «لذا شیخ حدیث مذکور را هم به صورت تعلیق بر محال تلقی کرده است که معرفت به نفس را برای انسان ممکن ندانسته است و فرمودهاند مراد از این معرفت، معرفت به نفس است که حقیقت نفس عاید است به ذات الهی و هیچ کس را امکان معرفت آن نیست و بنابر وجه دوم این که معرفت نفس به حسب کمالاتش برای عارفان امکان دارد که بدین حد کمالات نفسی رب خود را از حیث اسماء و صفات می شناسند.

همچنین حضرت امام خمینی(ره) تفکر در ذات حق را به تفکر ممنوع و تفکر مرغوب تقسیم کرده و فرموده است: آن تفکر که ممنوع است تفکر در اکتناه ذات و کیفیت آن است. اما تفکر در ذات برای اثبات وجود و توحید و تنزیه و تقدیس آن غایت ارسال انبیاء و آمال عرفا بوده، و قرآن کریم و احادیث شریفه مشحون از علم به ذات و کمالات و اسماء و صفات ذات مقدس است (شرح چهل حدیث، ص۱۹۳).

مؤلف همچنین به بیان اوصاف الهی و عینیت صفات با ذات و شرح مراتب توحید پرداخته و اسماء و افعال الهی را شرح داده و گفته است: «اعلم ان التوحید هو بحر خضم لا ساحل له و له اربع مراتب و هو ینقسم الی لب و لب لب و قشر و قشر قشر». وی آنگاه به تشریح این مراتب و صفات موحدین در هر رتبه پرداخته و توضیح داده است که مرتبه قشرقشر، توحید منافقین است که زبان به ذکر توحید گویا دارند،

ولى قلب أنان غافل و يا منكر أن است. مرتبه قشر هم توحيد عامه مسلمين است كه قلبشان معنى لفظ توحيد را تصديق مىكند. مقام لب، توحيد مقربان و مقام لب لب توحيد صديقين را شامل مى شود. در طريق انسان سالك عالم ملك و شهادت، عالم ملكوت اعلى و ملكوت اسفل (بين عالم ملك و ملكوت اعلى) مى شود و نهايت سلوك عارف اقرار به عجز از ادراك است. مؤلف پس از شرح اين سخن پيامبر(ص) كه «سبحانك لا احصى ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك» فرموده است: «الهى ان لم تكن للسان جرأة على الثناء عليك فهل للقلب مطمع فى معرفتك». از ديدگاه مؤلف راه توحيد ناب، تنها اقتداء به صديقين است و آنجا كه صديق اكبر و فاروق اعظم فرموده است: «العجز عن درك الادراك ادراك و البحث عن سر ذات السر اشراك» مكليف بقيه معلوم است.

مؤلف در باب دوم به بحث پیرامون ملائکه الهی و وظایف و چگونگی خلقت آنها می پردازد و در این باب بیشتر با تکیه بر روایت رسیده از معصومین ایراد سخن می کند. در باب سوم به ضرورت نیاز به نبی و امام اشاره کرده و اوصاف و ویژگیهای آنها را بیان داشته و فرموده است: دنیا منزلی از منازل سالکین الی الله بوده و بدن به مثابه مرکبی است که انسان به آن در این سیر نیازمند است و تنها با ارسال و وضع شرایع است که می توان عالم غیب را در خدمت عالم شهادت قرار داد و پیامبر و رسول در حد مشترک بین عالم معقول و محسوس قرار دارد و کمال انسان و ظهور فطرت انسانها بدون انبیاء صورت نمی گیرد: «الانبیاء علیهم السلام بالاضافه الی سایر الناس کالانسان الی سایر الحیوانات و کالقلب بالقیاس الی سایر الاعظاء و الجوارح...».

و في سرائر همات الورى همم

يهدى اليه الذى منه اليه هدى

١. در ديوان حضرت على(ع) (ص٣٠١) اين شعر منسوب به أن حضرت است:
 العجز عن درك الادراك ادراك

و البحث عن سر ذات السر اشراک عن ذی النهی عجزت جن و املاک مستدرکاً و ولسی الله مسدارک

مصنف سپس به بیان معنی وحی و این که چرا دیگر انسانها از درک آن عاجزند اشاره کرده و علت تجدید نبوتها و اصطفای آنها را به طور مبسوط شرح داده است. مؤلف در ادامه می فرماید: «ان الانسان الکامل الذی لا اکمل منه غایه المخلوقات، لولاک لما خلقت الافلاک، فاذن یجب ان یکون هو البرهان علی سائر الاشیاء، و جئنا بک علی هؤلاء شهیداً». مؤلف سپس به تفصیل این مطلب با دلایل عقلی، نقلی و شهود عرفانی پرداخته است. علامه سید جلال الدین آشتیانی در شرح مقامه قیصری بر فصوص الحکم در این باره می فرماید: «مرتبه انسان کامل ختمی محمدی (ص) که از آن تعبیر به مرتبه عمائیه نموده اند، جامع جمیع مراتب الهیه و کونیه، از عقول و نفوس و عالم برزخ و مثال و عالم طبع و ماده است. این حقیقت انسان کامل، مضاهی و محاذی مرتبه الهیه است. فرق بین این مرتبه و مرتبه الهیه به اعتبار ربوبیت و مربوبیت است» (ص ۲۱۹).

گفتنی است دربارهٔ مقام و مرتبه انسان میان حکما و عرفای اسلامی اختلاف است. حکما مرتبه انسان کامل را مضاهی با مرتبه عقل اول می دانند به این معنا که انسان کامل محمدی، نهایت سیر استکمالی و وجودیش مرتبه عقل اول است. برخی از عرفا نهایت سیر آن حقیقت را مرتبه واحدیت و اسما و صفات میدانند، و چون این حقیقت فانی در حضرت علم است و به مرتبه اسما و صفات رسیده، مظهر اسم الله است و سایر موجودات مظهر این حقیقت هستند. ولی کمّل از اهل الله، مقام و مرتبه الله استخلاف حقیقت محمدیه(ص) را مقام «او ادنی» می دانند، که مقام تعین اول و مقام استخلاف حق و استهلاک در آن حقیقت به حسب عین، و بقا به آن حقیقت به اعتبار حکم باشد (همان،ص۲۲۳). مصنف (ره) در شرح کریمه «انک لعلی خلق عظیم» به اخلاق کریمه و علم آن حضرت اشاره کرده و عظمت معجزه ختمیه را بر سایر معجزات گوشزد کرده و فرموده است: چنان که قرآن کریم معجزه باقیه تا روز قیامت است، گوشزد کرده و فرموده است: چنان که قرآن کریم معجزه باقیه ند. مؤلف بر این پایه گوشهای از

اسرار مودعه در این باب را بیان کرده است. از آن جمله به بیان وجوب وجود امام و صفات ائمه، ضرورت شناخت ایشان و دلایل انتصاب مولی الموحدین به امامت پرداخته و فرموده است: «و لعمری لو لم یقع علیه نص بالخلافة لکانت صفاته الظاهرة و مناقبه الباهرة نصوصاً و براهین قاطعة». در مورد وجود امام این نکته قابل توجه است که وجود امام لطف الهی به بندگان خویش بوده و لازم است از جنس پیامبر و با ویژگیهای او باشد و حدیث «ان الارض لا تخلو من حجه الله» بیانگر این حقیقت است.

عارف بزرگوار در این قسمت به عوامل رویگردانی و ارتداد ملت اسلام از جانشین پیامبر خاتم اشاره می کند و در نهایت بر این نکته که پیامبر اسلام و اوصیاء او حلیهم السلام - بر همه انبیا و اوصیا فضیلت دارند تأکید می نهد.

مؤلف در باب چهارم به بیان وحی نازل بر پیامبران الهی یا کتب آسمانی پرداخته و به بیان معجزات پیامبران و این که بالاترین معجزه آنها همان وحی نازل شده بر ایشان است اشاره می کند. در این فن به تعریف کتاب، کلام، قرآن و فرقان می پردازد و وجه تسمیه آنها و شرح اسماء قرآن را متذکر می گردد. همچنین، در این باب با ذکر این که سوره ها و آیات قرآن شش نوع بوده به اصناف قاریان قرآن و ویژگی های هر یک اشاره می کند و بر این نکته که فهم اسرار و رموز قرآن جز از طریقت تصفیه نفس و مراجعه به اهل بیت ولایت ممکن نیست تأکید میآورد و این مطلب را توضیح می دهد که هر کلمه ای از قرآن در باطن خود اسرار و رموزی دارد. عارف کامل نه تنها از ظاهر قرآن بلکه از هر ظاهر و صورتی به روح و باطن آن سیر می نماید. مؤلف سپس و درباره این که چرا حقایق هرگز به طور صریح و آشکار قابل بیان برای همه نیست ایراد سخن کرده است.

مصنف در باب پنجم از این کتاب نهایت سیر انفسی انسان یعنی معاد را شرح می دهد. در ابتدای این باب در مورد حقیقت واقعی انسان بحث و به این مطلب اشاره

می کند که نفس مجرد انسانی از عالمی غیر از این عالم بوده و دارای وجودی برای بدن مادی و وجودی برای ذات خویش می باشد و به واسطه تعلق نفس مجرد (روح) به عالم طبیعت دچار ضعف است و از این روی ادراک انوار برای او مشکل خواهد بود. با از بین رفتن این بدن نیز هیچ نفس انسانی نیست که دارای وجودی استقلالی نباشد. مرگ و بعث دو منزل از منازل وجود انسانی است که لازم است هر کس از آن بگذرد.

مصنف (ره) سپس علت کراهت و ترس مردم از مرگ را توضیح داده و به بیان حقیقت آخرت اشاره کرده است که عالم آخرت جنس عوالم دیگر است و انسان مجموعه ای از عوامل سه گانه هستی است و تمام امور جسمانی و صورتهای مادی، مثال آیه ای است بر امور غیبی آخرتی. نکته قابل توجه در این بحث قدرت و توانایی نفس انسانی بر ابداع صورتهای باطنی و همچنین توان مشاهده همه مخلوقات در ذات خویش است تا آنجا که نهایتاً نفس کامل انسانی به ایجاد امور موجود در خارج قادر می شود. این قدرت در قیامت به اوج خود می رسد و انسان می تواند به اختراع و ابداع صور در آخرت دست یابد. لذا همه امور دنیوی اشاره ها و رمزهایی هستند به آنچه در قیامت و جود دارد. و تمام امور اخروی هم چیزی جز نتایج اعمال انسانی و توابع اخلاق او نیستند.

فن چهارم این کتاب به تفکر در خلقت و عجایب آن اشاره کرده و سعی دارد با سیر در آفاق موجب مزید معرفت برای انسان گردد. در این فن مصنف (ره) با بیان نمونه هایی از عجایب خلقت الهی، سالک را به تأمل در آفرینش دعوت می کند تا با گوشه ای از اسرار عظمت و حکمت خالق علیم آشنا شود و این آشنایی موجب مزید معرفت و وسیله عروج او گردد.

۱. حضرت امام خمینی(ره) نیز در شرح چهل حدیث، حدیث بیست و دوم (ص ۳۵۷– ۳۶۴) به توضیح علت کراهت از مرگ در نزد ناقصین، متوسطین و کاملین پرداخته است.

٢. گفتنی است كه بعضی از مباحث این فن براساس طبیعیات قدیم به رشته تحریر درآمده است.

با آنچه گذشت به اختصار می توان گفت: کتاب مصفاة الاشباح و مجلاة الارواح از آثار گرانقدر و کم نظیر نورالدین محمد کاشانی است که عمر شریف خویش را در ترویج شریعت حقه و تهذیب نفوس مستعد و تألیف سپری کرد و همچون بسیاری از اولیای الهی در بین زمینیان گمنام ماند. این کتاب در بعد نظر و عمل مجموعه ای کم نظیر است و به طور کلی دارای چهار فن و در برگیرنده ۵۱ باب در مورد تفکر در آفاق و انفس که به شیوه اهل تصوف و عرفان تألیف شده است. امید آن که، معرفی و تصحیح این اثر بتواند گنجینه ای از معارف را در اختیار تشنگان حقیقت قرار دهد.

## منابع

## قرآن كريم.

آشتیانی، سید جلال الدین؛ شرح مقدمه قیصری بر فصوص الحکم، انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی،قم، ۱۳۷۲.

آقا بزرگ طهراني؛ الله ريعه، دارالاضواء، بيروت.

\_\_\_\_\_\_ ؛ طبقات اعلام الشيعه، الروضه النضره في علماء المأئة الحادية العشره، بيروت، ١٩٩٠م.

ابن عربي، محى الدين؛ فصوص الحكم، انتشارات الزهراء، ١٣٧٥.

امام صادق(ع)، مصباح الشريعة، مؤسسه الاعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٤٠٠ ق.

امين، محسن؛ *اعيان الشيعه*، بيروت، ١٣٧٠ق.

بنی جمالی، شکوه السادات، واحدی، حسن؛ علم النفس از دیدگاه دانشمندان اسلامی، دانشگاه علامه طباطبایی، ۱۳۵۸.

بيهقى نيشابورى، قطب الدين محمد؛ ديوان امام على، انتشارات اسوه، ١٣٧٥.

جامی، عبدالرحمن؛ **تائیه**، ترجمه تائیه ابن فارض، مقدمه و تصحیح صادق خورشا، دفتر نشر میراث مکتوب، ۱۳۷۶.

حسن زاده آملی، حسن؛ ممد الهمم در شرح فصوص الحکم، چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد، ۱۳۷۸.

\_\_\_\_\_. ؛ شرح فص حكمة عصمتية فى كلمة فاطمية، انتشارات نـشر طوبى، ١٣٧٩.

حسيني طهراني، محمدحسين؛ مهر تابان ، انتشارات باقرالعلوم، ١٤٠٢ق.

خمينى، (امام) روح الله؛ سرالصلوة معراج السالكين و صلوة العارفين، مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمينى، ١٣٧٣.

سهروردي، شهاب الدين؛ مجموعه مصنفات، مجموعه اول، التلويحات.

شیخ الاسلامی، علی؛ راه و رسم منزلها، مرکز نشر فرهنگی آیه، ۱۳۷۹

شیروانی، علی؛ برنامه سلوک در نامه های سالکان، انتشارات دارالفکر، ۱۳۷۸.

صداقت، على اكبر؛ صحبت جانان، انتشارات پيام قدس، ١٣٨٤.

صدرالدين شيرازي، محمدبن ابراهيم؛ الاسفار الاربعة، انتشارات مصطفوي، ١٣٤٨.

عظیم، کوروش؛ مردان بزرگ کاشان، چاپ اختر شمال، ۱۳۳۶.

فیض کاشانی، محسن؛ **دیوان فیض**، تصحیح و مقدمه مصطفی فیضی کاشانی، انتشارات اسوه، ۱۳۷۱.

\_\_\_\_\_ ؛ الحجة البيضاء في تهذيب الاحياء، مقدمه سيد محمد مشكوه.

كليني، محمد بن يعقوب؛ اصول كافي، دارالكتب الاسلاميه، ١٣٨٨ق.

گلی زواره، غلامرضا؛ **غواص اقیانوس اندیشه**، انتشارات ام ابیها، ۱۳۷۸.

لاهیجی، محمد؛ مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز، مقدمه کیوان سمیعی، انتشارات محمودی، ۱۳۳۷.

مقدادی، علی؛ نشان از بی نشانها، انتشارات جمهوری، ۱۳۷۵.

ملکی تبریزی، میرزا جواد؛ *اسرارالصلوة*، ترجمه رضا رجب زاده، اتشارات پیام آزادی، ۱۳۷۲

موسوى خوانسارى، محمد باقر؛ روضات الجنات، مكتبه اسماعيليان، تهران.

نورالدين كاشاني، محمد؛ مصفاة الأشباح و مجلاة الأرواح، تصحيح حسينعلى آقا بابائيان، ١٣٨٣.

## **ABSTRACTS**

## Cosmological Argument in the West Dr. Sayyid Murtada Husayn Shahrud , Assistant Professor

Faculty of Theology, Ferdowsi University of Mashhad

Cosmological argument has been one of the most significant philosophical and theological arguments in religious traditions of different religions. In the western Theo-philosophical tradition, there have been both different interpretations and numerous criticisms presented about this argument. In this article, the most important of those arguments and their criticisms are both taken into consideration, and where necessary, the degree of validity of the criticisms has been pointed out, as well.

**Keywords:** Cosmo-philosophical, sufficient evidence, causality, prima cause, possibility.

The Paradox of Absolute Nonexistent and its Parallel Propositions

Mahd 'Az m , PhD Student of Islamic Philosophy Tehran University

The misconception (*shubha*) of absolute nonexistent — which we have named as paradox – is not an amusing brainteaser; rather, it is one the significant epistemological issues. Its importance can be looked upon from two different viewpoints: research and educational. It is significant from the research viewpoint because it challenges propositions which constitute the foundation of our thinking and knowledge, propositions such as impossibility of contradiction, vicious circle, and endless chain. It is also significant from the educational viewpoint, since it has been dealt with in the two widely used texts *Bidaya* and *Nihaya*, albeit very briefly This very brevity and succinctness has been misleading so as it has put the philosophy students into difficulty and confusion and prompted some of the eminent contemporary philosophy researchers to accuse the author of these books as having uttered ramblings. For many years this issue has confounded the minds of many of the intellectuals and challenged them to try to find a solution for it. Sadr al Muti'allih n Sh raz (MullaSadr a) – the greatest intellectual of all ages and the unrivalled genius - has dealt with this paradox and the similar propositions in his unique treasure, Asfar, and proposed some solutions which can be traced back to the writings of others, as well. In this article, I first made a study of the background of the paradox of absolute nonexistent and delved into the paradoxes parallel to it in nature and destiny, and then clarified Mulla Sadra's responses by exploring his words

and indicated that he has given two responses in solving this paradox. Next, in light of these responses, I proceeded to reappraise 'Allama Tabataba' (ra)'s words in order to reveal that, although succinct and ambiguous, his words are far from being labeled as rambling. Finally, after giving a report and assessment of post-Mulla Sadra researches, I picked out one of his two responses, as well as a solution by one of the intellectuals preceding him, which with certain rephrasing and restructuring, I regarded as qualified.

Keywords: absolute nonexistent, primary essential predication, common technical predication.

# Analogy of Aquinas and its Comparison to Graded Universal

### Ghulam Husayn Tawakkul, Assistant Professor

Faculty of Literature, Isfahan University

Most theologians, either Muslim or Christian, have sought to find a way in which an undersanding, however incomplete, of God would be possible. The Muslim philosophers have brought up gradational predicates and Saint Thomas Aquinas maintains that attributes are analogically attributed to God which is a borderline

between the homonym and the univocal. With reference to various sources, the present article explicates the viewpoint of Aquinas in respect to analogy, then compares it with the current viewpoint of the Islamic philosophy, and finally critically reviews and evaluates it. It will further be noticed that the insistence on the subsumption of the analogy under homonym will leave the problem unresolved and understanding the attributes will still remain impossible; however, acceptance of a single meaning and admitting to its firmness and infirmity will not leave much of a difference between the analogy and equivocal predication common in Islamic philosophy.

**Keywords:** analogy, homonym, univocal, univocal universal, graded universal.

# Agreement of the two Perspectives of Principality of Essence and Principality of Existence in the Theory of Phenomenology of Meaning

### Dr. 'Abbas Jawarishkiyan, Assistant Professor

Faculty of Theology, Ferdowsi University of Mashhad

Despite the fact that in classical Islamic philosophy, the discussions concerning the principality and mentally-positedness of existence and essence and epistemology have so far been

regarded as two divergent and separate discourses, it is tried in this paper to stress the quite pivotal role of the epistemological viewpoint in adopting any of the two perspectives of the principality of existence or principality of essence through elucidating the fundamental and authentic relatedness of these two areas. In the first part of the paper, after unveiling the correlation between the supposition of essentialism and the conventional inference from science - i.e., belief in essential tautology - and statement of the incompatibility of the supposition of principality of essence with such inference and belief, especially the explication of the futility of the presented solutions in solving the doubts (shubhas) of mental existence, it is proven that adopting a new inference and pattern in knowledge (ma'rifa) is necessary. In the next part, then, with a deliberation on the meaning of essence (mahiyya) and the essence of meaning, the dual, relational, and apparent reality of science is rationally explicated and analyzed. According to this new approach to the reality of science, which is rubricated as the theory of phenomenology of meaning, the divergence supposed to exist between principality of essence and principality of existence is refuted and admission to the principality of both is accepted. In the final part of the paper, the age-old problem of unity and multiplicity is dealt with and it is attempted, based on the theory of phenomenology of meaning, to uncover the hidden mystery of the horizontal multiplicity and

semantic contradictions and to give befitting answers to the problems of mental existence.

Keywords: principality of existence, principality of essence, mental existence, relevance of object and subject, phenomenology of meaning.

## A Comparative Study of Divine Will in the Philosophy of Spinoza and Ustad Mutahhar

Zahra Rasul, M.A. Graduate Candidate

Ferdowsi University of Mashhad

Dr. Muhammad Kazim 'Ilm , Assistant Professor

Faculty of Theology, Ferdowsi University of Mashhad

This writing addresses Divine Will from the viewpoints of the two great philosophers, Ustad Mutahhar and Spinoza. It aims at clarifying the similarities and discrepancies existing in their viewpoints concerning the question whether God has a Will or not; and in case He does, is His Will absolute and free? In this line, the article proceeds to compare the views of the two philosophers on the following issues: Divine Intellect, Divine Will, the relation of intellect and will to God, God's Power, the relation of free will to God or Divine Destiny and Providence, unfree agent

(mujab), necessary through the Other (wajib bi al-ghayr), God's free Will, God's Knowledge as being active.

Keywords: Ustad Mutahhar, Spinoza, Divine Will, Divine Knowledge Divine Destiny and Providence, God's Power, predestination and free will, *mujab*, *wajib bi al-ghayr*, God's Knowledge as being active, the relation of intellect and will to God.

# Seven Periods of Human Sacred History from the Isma'l s' Point of View

### Dr. Al Rida Ruh M rabad, Faculty Member

Islamic Azad University of Khuy

In the second half of the Y<sup>nd</sup>/A<sup>th</sup> century, the Isma'l sect, who believed in the Imamate of Isma'l, the second son of Imam Ja'far al-Sadiq (A.S.), was formed. The Isma'ls brought up specific views concerning Imamate. From their point of view the world of being can not survive a moment without the existence of an Imam and that mankind is always in need of a teacher, leader and infallible Imam. The Isma'ls made great efforts to trace the existence of Imamate back to the beginning of creation. To this end they presented special theories and interpretations of history

and Prophethood.

According to one of these theories human sacred history consists of seven periods during which mankind achieves perfection. Every period is formed by the emergence of a Prophet who is also called *Natiq* along with his *Was* (legatee) who is also called *Samit* (silent) or *Asas* (base). After them, seven Imams appear who attain Imamate one after another. Undoubtedly, Neo-Platonism has been influential in the formation of this idea.

Natiq is the medium for the revelation of ordinances from God to people; Asas is the authority for interpretation of the ordinances; and Imam expresses the interior and the exterior of shar 'a (law). In the first six periods, Adam (A.S.), Noah (A.S.), Abraham (A.S.), Moses (A.S.), Jesus (A.S.), and Muhammad (S.A.W.) were the law giving Prophets and with the coming of every new Natiq the previous shar 'a would have been abrogated. Of course, the ancient Isma'l sources were of divergent opinions on this issue.

In order to better elucidate this issue, the Isma'ls have made specific esoteric interpretations of Imamate and the popularity of the number seven. This period of time, which is dedicated to each *Natiq*, may be a period of manifestation or a period of concealment; moreover, it may be a greater period or a lesser period, each one of which is explained in detail in this article.

The present article addresses this issue with the use of the ancient theological and historical sources of Isma'ls.

**Keywords:** Isma'ls, seven periods, *Natiq*, Imam, period of manifestation, period of concealment, greater period, lesser period.

# Nur al-D n Kashan and his *Misafat al-Ashbah wa Mijalat*al-Arwah

## Husain 'Al Aqababa'iyan, Assistant Professor Shahid Ayat Tarbiyat Moallem College of Najafabad

Attaining and understanding the truth will not be feasible except through mystical wayfaring, which would be possible only through assimilation into shar 'a (religious law) and comprehension of its mysteries; the spiritual states and discourses of a salik (mystical wayfarer) is the realization of this notion. In the course of writings by the dignitaries of knowledge and thought, the legacy of works on theoretical and practical wayfaring and spiritual journey are available like a radiating sun to those thirsty for the pure thoughts and those seeking to arrive at the fountainhead of truth. The sages and divinely endowed scholars have each stated a portion of these mysteries and tried to provide the interested seekers with rays of Divine Light which had radiated on their hearts; thus, leaving behind plenty of books on such issues as mysteries of shar 'a, moralities, and theoretical and practical mysticism.

Among these dignitaries, was the prominent mystic, Nur al-D n Muhammad Kashan, renowned as Nur al-D n Akhbar, belonging to the scholarly and mystic-nourishing household of Fayd Kashan and one of the disciples of Mulla Muhsin Fayd Kashan and 'Allama Majlis , who like other friends of Allah were unknown on earth and well-known in heavens. Thus, given the importance and necessity of knowing these noble figures and editing their manuscript works to be presented to the cultural community which is rated among the genuine intellectual and ideological sources, it is attempted in the present article to give a brief biography of the above-mentioned scholar and an introduction and contextual analysis of the valuable and unsurpassed manuscript, Misafat al-Ashbah wa Mijalat al-Arwah, known as The Book of Thinking, from among the works of this divinely endowed scholar and prominent mystic, which I have edited myself as well.

Keywords: Nur al-D n Akhbar, thinking, *Misafat al-Ashbah wa Mijalat al-Arwah*.

# Table of Contents

| cosmological Argument in the West                                      | ' ' |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| Dr. Sayyid Murtada Husayn Shahrud                                      |     |
| The Paradox of Absolute Nonexistent and the Parallel Propositions      | 47  |
| Mahd 'Az m                                                             |     |
| Analogy of Aquinas and its Comparison to Graded Universal              | ٧٢  |
| Dr. Ghulam Husayn Tawakkul                                             |     |
| The Ruling for Disrespect to the Holy Mary in Christian Law            | 1.1 |
| Dr. Muhammad Rida Jawahir - Dr. Sayyid Rid a Musavi                    |     |
| A Comparative Study of Divine Will in the Philosophy of Spinoza        | 179 |
| and Ustad Mutahhar                                                     |     |
| Dr. Muhammad 🔣 zim 'Ilm - Zahra Rasul                                  |     |
| Seven Periods of Human Sacred History from the Isma'l s' Point of View | 179 |
| Dr. Al Rida Ruh M rabad                                                |     |
| Nur al-D n Kashan and his <i>Misafat al-Ashbah wa Mijalat al-Arwah</i> | 717 |
| Husain 'Al Aqababa'iyan                                                |     |
| Abstracts of the Papers in English Language                            | 707 |



### **Islamic Studies**

A Quarterly Reesearch Journal of The Faculty of Theology and Islamic Studies

Issue A1/7, Autumn, Winter 7..9

ISSN 1.1.-£997

### License Holder

Ferdowsi University of Mashhad

EditorManaging: Prof. S.K.Tabatabaee

#### **Editorial Board**

Dr. Ahmad Ahmad, Professor

Department of Philosophy, Tehran University

### Dr. Sayyid Murtada Husayn Shahrud, Assistant

Professor

Department of Islamic Philosophy, Ferdowsi University of

Mashhad

#### Dr. 'Al Haqq, Assistant Professor

Department of Islamic Philosophy, Ferdowsi University of Mashhad

Dr. Mahd Dihbash, Professor

Department of Philosophy, Isfahan University

Dr. Muhammad Dhab h, Associate Professor

Department of Philosophy, Tarbiat Modares University of Qum

Dr. Bakhtyar Sha'ban Varak, Professor

Department of Educational Sciences, Ferdowsi University

of Mashhad

Dr. Fayyad Qara', Assistant Professor

Department of Religions and Mysticism, Ferdowsi

University of Mashhad

Dr. Faramarz Qaramalik, Professor

Department of Islamic Philosophy, Tehran University

Dr. Qasim Kaka', Associate Professor

Department of Theology, Shiraz University

Dr. Mahmud Yazd Muzlaq (Fadil), Professor

Emeritus Department of Islamic Philosophy, Ferdowsi University of Mashhad

#### **Translation of Abstracts**

A. Rezwani

Printing & Binding: Ferdowsi University

Press

Circulation: • • •

Price: Rs A····

Address:

Faculty of Theology

University Campus

Azadi Sq.

Mashhad – Iran

Post Code: ٩١٧٧٩٤٨٩٥٥

Fax: (+91011) 11799.9

